
1

SÉMINAIRE « PENSER AVEC FREUD »
Document 61

Année 2025-2026
L’ENTRE-DEUX DANS LA PENSÉE FREUDIENNE

L’entre-deux dans les Études sur l’hystérie

Dominique Scarfone

Précisons dès le départ qu’il ne s’agit pas de repérer l’entre-deux dans l’ensemble des textes 
qui composent les Études sur l’hystérie. « Psychothérapie de l’hystérie », c’est le chapitre 
théorique qui clôt les Études. Il est signé de la main de Freud (Breuer ayant signé un autre 
chapitre intitulé « Considérations théoriques ») et contient plusieurs notions intéressantes 
pour notre propos.

Il faut cependant toujours s’efforcer de distinguer entre ce qui fait référence à l’hybride, au 
mélange, à ce qui se trouve « à mi-chemin » et l’entre-deux tel que j’essaie de le mettre en 
évidence. Autrement dit, un entre-deux au sens générique et un entre-deux comme opérateur 
efficace dans les formations psychiques. Par exemple, aux pages 284 et suivantes, Freud 
mentionne les névroses mixtes, mélange de psychonévrose et de névrose actuelle, et dit même 
que la plupart des névroses rencontrées sont de type mixte. C’est l’entre-deux générique, au 
sens banal de ce qui se trouve comme mélange ou comme position à mi-chemin. Je vous 
propose de porter attention à un entre-deux fonctionnel.

Ainsi, dans les Études, l’entre-deux au sens spécifique que je cherche à identifier se profile aux 
pages 294 et ss. lorsque Freud discute de la défense du moi face à la représentation 
inconciliable, représentation qui, dit-il, suscite une force de répulsion. La force en question se 
constate quand le travail d’analyse1 s’approche de l’idée inconciliable et se heurte alors à une 
résistance accrue. Freud propose que la force ainsi rencontrée est celle-là même qui avait 
contribué à repousser la représentation une première fois :

« …j’ai à surmonter par mon travail psychique une force psychique chez le patient, 
laquelle s’oppose aux devenir conscient (remémoration) des représentations pathogènes. 
(…) Ce pourrait bien être la même force psychique qui avait coopéré à l’apparition du 
symptôme hystérique et avait empêché à l’époque le devenir conscient de la représentation 
pathogène. » (p. 293-294)

L’entre-deux, nous allons donc le voir apparaître du fait de la résistance qui s’oppose à 
l’émergence de la représentation pathogène elle-même. À cette époque, Freud recourt encore à 
la pression de la main sur le front des patients pour les inciter à se souvenir. Il constate alors 
que

« la représentation pathogène prétendument oubliée se trouve chaque fois disponible “à 
proximité” ; elle peut être atteinte par des associations facilement accessibles ; il s’agit 
seulement d’écarter tel ou tel obstacle » (p. 296.)

1 Travail qui dans cet ouvrage ne porte pas encore le nom de « psychanalyse ».



2

Toutefois,

« ce n’est pas toujours un souvenir “oublié” qui émerge sur la pression de la main (…) 
beaucoup plus fréquemment émerge une représentation qui, dans la chaîne d’associations, 
est un maillon intermédiaire entre la représentation de départ et la représentation pathogènes 
recherchée, ou bien encore une représentation qui constitue le point de départ d’une 
nouvelle série de pensées et de souvenirs, à la fin de laquelle se trouve la représentation 
pathogène » (p. 296-297, italiques ajoutés.)

Voilà donc un entre-deux au sens assez spécifique que nous cherchons à lui donner. L’idée de 
maillon intermédiaire est en effet un élément que nous rencontrerons souvent sous d’autres 
appellations à travers les écrits de Freud. Ce sera le cas du souvenir de couverture (1899) qui 
se présente comme une scène en apparence banale, mais qui arrive en lieu et place d’une scène 
ou d’une histoire bien plus significative et qui, dans l’après-coup, se répercute sur plusieurs 
autres situations et à diverses époques de la vie du sujet. On retrouvera la même idée dans 
L’interprétation du rêve, quand il est question du matériel surdéterminé servant à faire le pont entre 
les pensées de rêve et le rêve manifeste, ou encore dans les « ponts verbaux » aussi détectés 
par Freud dans le travail de rêve2. Aussi tard que 1937, dans les dernières pages de 
« Constructions dans l’analyse », Freud fait encore référence à ce phénomène grâce auquel 
surgissent, dans l’esprit des patients,

« des souvenirs vivaces , qu’ils qualifiaient eux-mêmes d’“excessivement nets”, mais ils se 
souviennent non pas tant de l’événement qui était le contenu de la construction que de 
détails voisins de ce contenu.» (OCFP XX, p. 70.)

Nous dirions que, avec sa fonction de pont, ce qui revient en mémoire est, avec le contenu 
construit, dans un rapport tangentiel. Nous avons donc un entre-deux authentique, vraiment 
dynamique, au sens où il ne s’agit pas de la simple position intermédiaire, « géographique » ou 
« à mi-chemin », mais d’une fonction spécifique de jonction entre deux éléments disparates: la 
construction et le contenu refoulé. Mais ce rôle peut n’être tenu que tangentiellement, « par la 
bande » et peut donc facilement passer inaperçu.

Cela sonne tout à fait comme cette notation des Études, écrites 40 ans plus tôt:

«  On reconnaît donc le souvenir pathogène, entre autres marques distinctives, à ce qu’il 
est qualifié par le malade de non essentiel et n’est pourtant exprimé qu’avec résistance. » 
(OCFP II, p. 306.)

S’il n’en tenait qu’à l’opinion du patient, ce contenu serait donc à négliger, mais la réticence à y 
porter attention signale une résistance, indice qu’il y a lieu de s’y attarder.

Corps étranger et infiltrat
Dans les Études, l’entre-deux peut encore prendre une forme particulière, plus « intriquée ». 
Cette forme apparaît quand Freud s’attarde à décrire la nature de la formation psychique 
pathologique, le « groupe psychique pathogène », dans l’hystérie. Il souligne alors que la 

2 Voir le document 41, Le travail de rêve, B- Le déplacement, p. 3. Mais aussi Psychoapathologie de la vie 
quotidienne, OCF-P, volume IV, p. 131, 194 et 370..



3

notion de « corps étranger » n’est pas appropriée à son propos. À première vue, cela peut 
surprendre, puisque, comme Freud lui-même le remarque, cette notion de corps étranger est 
bien présente dans les pages des Édudes. Elle est là dès la Communication préliminaire :

« nous devons (…) affirmer que le trauma psychique – ou plus précisément le souvenir 
qu’on en a – agit à la manière d’un corps étranger, lequel doit avoir valeur, bien longtemps 
après son intrusion, d’un agent exerçant son action dans le présent… » (OCFP, II, p. 26.)

Il nous faut donc relire attentivement pour bien saisir la différence entre « corps étranger » et 
ce que Freud appelle maintenant un infiltrat :

« Au tableau ainsi obtenu de l’organisation du matériel, je vais encore rattacher telle 
ou telle remarque. Nous avons dit de ce matériel qu’il se comporte comme un corps 
étranger ; la thérapie agirait donc comme l’ablation hors du tissu vivant d’un corps 
étranger. Nous sommes maintenant en mesure de voir en quoi cette comparaison es 
défectueuse. Un corps étranger ne rentre aucunement en relation avec les strates de 
tissu qui l’entourent, bien qu’il les modifie et leur impose une inflammation 
réactionnelle. Par contre, notre groupe psychique pathogène ne se laisse pas dégager 
du moi avec précision, ses strates externes se fondent de tout côté dans des éléments 
du moi normal, faisant à vrai dire tout autant partie ce dernier que de l’organisation 
pathogène. La limite entre les deux devient dans l’analyse purement conventionnelle, 
mise tantôt ici, tantôt là, ne se laissant à certains endroits pas même repérer. Les 
strates internes deviennent de plus en plus étrangères au moi, sans que pour autant la limite 
du pathogène ne se fasse où que ce soit visible. L’organisation pathogène ne se comporte 
pas vraiment comme un corps étranger, mais bien plutôt comme une infiltrat. Dans cette 
comparaison, c’est la résistance qu’il faut prendre comme l’élément infiltrant. La thérapie 
consiste d’ailleurs, non à extirper quelque chose – aujourd’hui la psychothérapie 
n’en est pas capable –, mais à faire fondre la résistance et à ouvrir ainsi à la 
circulation la voie menant à un domaine aujourd’hui fermé. » (OCFP, II, p. 317, 
italiques ajoutés.)

On voit ainsi se dégager une nouvelle forme parmi celles que peut prendre l’entre-deux. Non 
seulement il ne s’agit pas d’interposition, mais ce n’est pas non plus un simple mélange3. Il 
s’agit d’une interpénétration, d’une infiltration dont le résultat est que, d’une part, 
l’organisation pathogène ne peut être attribuée entièrement ni au souvenir traumatique ni au 
moi, mais que, d’autre part, il n’est pas possible de dire quelle partie revient à qui. La seule 
chose que Freud affirme est que c’est la résistance (encore elle) qui joue le rôle d’infiltration. La 
résistance, donc le moi, prend une part active dans la constitution de l’organisation pathogène, 
ce qui donne à cette dernière une autre raison de résister à sa décomposition par le travail 
d’analyse. C’est que non seulement ce travail s’approche de ce qui a suscité la résistance à 
l’origine (la représentation inconciliable) mais que, désormais, suite au travail d’infiltration, 
modifier cette organisation c’est s’en prendre à une partie du moi lui-même! On ne parle donc 
pas de « corps étranger », mais force est de constater que la notion d’infiltrat signifie que le 
moi devient en partie étranger à lui-même. L’infiltrat est donc un entre-deux d’une sorte toute 

3 Dans le Manuscrit K qui accompagne la lettre 85 adressée à Fliess le 1er janvier 1896, donc après la 
parution des Études, Freud avance la même idée, mais cette fois en parlant de « représentation-frontière », 
« parce que, d’une part elle appartient au moi conscient,  et que, d’autre part, elle constitue un fragment 
non-déformé du souvenir traumatique. » (Lettres à W. Fliess,  p. 219.)



4

particulière puisque, plutôt que de servir de pont, il rend impossible de trouver une frontière 
nette entre le moi et le groupe pathogène. Nous aurons sans doute à revenir sur ce cas qui 
n’est peut-être pas aussi particulier qu’il n’en a l’air.

À présent, demandons-nous d’abord ce que Freud entend par « organisation pathogène ». 
Dans les pages qui précèdent la citation rapportée (p. 314-316), il a tenté de nous en donner 
une description sous plusieurs angles: il parle d’une distribution dans un ordre chronologique 
linéaire; ensuite d’une organisation par strates concentriques, chaque strate concernant un thème, 
et finalement

« une troisième sorte d’ordonnancement, la plus importante, sur laquelle il est moins 
facile d’énoncer quelque chose de général. C’est l’ordonnancement selon le contenu 
de pensée, la connexion au moyen du fil logique parvenant jusqu’au noyau, qui peut 
correspondre dans chaque cas à une voie particulière, irrégulière, aux multiples 
coudes. Cet ordonnancement a un caractère dynamique, à l’opposé du caractère 
morphologique des deux stratifications mentionnées précédemment. Alors que ces 
dernières devraient être présentées, dans un schéma exécuté dans l’espace, par des 
lignes rigides courbes et droites il faudrait suivre le cours de l’enchaînement logique 
avec une baguette qui, par les voies les plus tortueuses, allant des strates 
superficielles vers les strates profondes et inversement, avance pourtant en général 
de la périphérie vers le noyau central, touchant obligatoirement ici toutes les 
stations, donc comme les zigzag du cavalier, pour résoudre un problème, parcourt 
les cases de l’échiquier.”

Si nous essayons de nous représenter visuellement, c’est-à-dire « dans un schéma exécuté dans 
l’espace », ces trois sortes d’ordonnancement, nous obtenons d’abord un schéma général qui 
pourrait ressembler à ceci: 

Les rayons convergeant vers le centre ( A, B, C, etc.) correspondent à l’ordre chronologique; 
les cercles concentriques (1, 2, 3 …) correspondent à l’ordonnancement thématique. Quant à 



5

l’ordonnancement du troisième type, dont Freud dit qu’il est le plus important, on peut 
l’imaginer ainsi:

On imagine effectivement les « sauts du cavalier » dans le jeu d’échecs. Ici, le travail de 
remémoration du patient peut parcourir tous les croisement comme le cavalier parcourt les 
cases de l’échiquier, mais on voit qu’en définitive il tourne autour du noyau traumatique dont 
on peut remarquer qu’il est lui-même représenté par un cercle… vide. Jean Imbeault, dans 
L’événement et l’inconscient, a attiré l’attention sur cette particularité. En parlant du troisième 
type d’ordonnancement, il dit ceci:

« Ici l’idée d’un noyau traumatique (et de l’organisation qui en découle) prends-le 
pas sur la version “événementielle” de la théorie de la séduction. Freud entrevoit 
déjà très clairement que ce noyau n’est pas, comme il avait d’abord imaginé, un 
contenu thématique ; il faut plutôt le concevoir comme un lieu vide, le lieu d’un acte 
inaccompli dont la reconnaissance n’advient qu’après coup et par l’entremise d’une 
négation. N’est-ce pas là le plus pur condensé de la conception freudienne de 
l’inconscient? » (Imbeault, L’événement et l’inconscient, p. 34)

Quant à Freud, parlant du travail d’analyse tel que compris à l’aide de cette conception de 
l’organisation, il dit ceci:

« Si l’on se trouve devoir commencer une analyse de ce genre, où l’on est en droit de 
s’attendre à une telle organisation du matériel pathogène, on pourra tirer profit des 
résultats suivants de l’expérience : il n’y a aucune chance d’avancer directement jusqu’au 
noyau de l’organisation pathogène. Pourrait-on deviner soi-même ce noyau que le 
malade ne saurait que faire des élucidations fournies et ne serait pas psychiquement 
modifié par elles. [Il ne sert à rien de foncer en ligne droite.] 

Et il poursuit :



6

Il ne reste plus qu’à se tenir d’abord à la périphérie de la formation psychique pathogène. 
[Position tangentielle de l’analyste] On commence par laisser le malade raconter ce 
qu’il sait et ce dont il se souvient, tout en dirigeant d’ores et déjà son attention et en 
surmontant des résistances relativement légères par l’application du procédé de 
pression.» (p. 318, italiques ajoutés et commentaires entre crochets: D.S.)

On voit ainsi Freud nous proposer une dissection psychique de l’organisation pathogène. 
Mais, au fait, pourquoi la considère-t-il comme un infiltrat plutôt que comme un corps 
étranger?

La réponse n’est peut-être pas évidente à prime abord, mais elle n’est pas très difficile à 
formuler non plus. Dans la longue citation où intervient la notion d’infiltrat, Freud explique 
d’abord ce que fait un corps étranger: la pathologie médicale montre qu’un corps étranger (p. 
ex., une écharde) entraîne une réponse défensive, inflammatoire, dans les tissus où il est 
implanté. Si on prélève un morceau de tissu inflammatoire et qu’on l’examine au microscope, 
on peut voir une démarcation assez nette entre l’intrus et l’organisme qui se défend contre lui. 
Dans ce cas, extirper le corps étranger est une manœuvre possible et nécessaire pour faire 
cesser la douleur et l’inflammation. Mais l’organisation pathologique que Freud a décrite 
minutieusement dans l’hystérie ne peut pas être un corps étranger parce que si d’une part elle 
est formée, comme dans la réaction inflammatoire, par la défense, cette fois c’est contre un 
souvenir traumatique et ce souvenir n’est pas un étranger, il été formé par la psyché atteinte par le 
traumatisme. Par conséquent, les deux parties qui constituent l’organisation pathologique 
appartiennent en propre au sujet, même si ce sujet n’en est pas conscient. On a même a vu, en 
suivant Imbeault, que le noyau traumatique qui serait théoriquement formé par le souvenir 
pathogène doit être conçu comme un centre vide qui ne peut être reconnu que dans l’après-
coup. Le souvenir traumatique est donc lui-même un drôle de souvenir, « acte inaccompli » dit 
Imbeault.

Nous aurons à reparler de ce vide et de l’inaccompli. mais notons que, chez Freud en 1895, les 
choses ne  sont pas aussi claires. Celui-ci se contente de dire qu’on ne peut pas avancer 
directement jusqu’au noyau pathogène. Or il faut savoir qu’à cette époque, Freud croyait encore 
que l’on pouvait carrément se débarrasser de l’inconscient, conçu comme le résultat d’une 
fixation à un traumatisme… évitable (la séduction agie par un adulte sur un enfant). 
Néanmoins, on voit progressivement se former sous sa plume l’idée d’une organisation 
psychique dont l’universalité lui apparaîtra plus nettement avec l’étude analytique du rêve et 
la compréhension de ce qu’est le travail de rêve.

L’infiltrat, disais-je, est une forme particulière de l’entre-deux, puisqu’il n’est ni une 
interposition, ni un mixte. Il y a deux contributions venant de deux directions opposées, mais 
qui finissent par faire un seul infiltrat au sein duquel les frontières ne sont pas claires. Je cite 
Freud à nouveau:

« ...notre groupe psychique pathogène ne se laisse pas dégager du moi avec précision, ses 
strates externes se fondent de tout côté dans des éléments du moi normal, faisant à vrai dire 
tout autant partie ce dernier que de l'organisation pathogène. La limite entre les deux devient dans 
l’analyse purement conventionnelle, mise tantôt ici, tantôt là, ne se laissant à certains 
endroits pas même repérer. Les strates internes deviennent de plus en plus étrangères au 



7

moi, sans que pour autant la limite du pathogène ne se fasse où que ce soit visible. » (p. 
317.)

Cela n’est pas sans évoquer quelque chose qui viendra plus tard sous la plume de Freud, mais 
cette fois à propos du travail du rêve, où l’on verra la quatrième composante de ce travail, 
appelée « élaboration secondaire », résulter de la contribution du moi au produit final, de sorte 
qu’au bout du compte il n’est pas facile de distinguer nettement entre la part qui revient au 
souhait inconscient et la part qui revient aux opérations défensives du moi.

À ce propos, d’ailleurs, j’aimerais attirer l’attention sur un fait qui peut facilement passer 
inaperçu. C’est que le diagramme proposé ci-dessus concernant l’architecture de l’organisation 
pathogène peut tout aussi bien être utilisé pour illustrer le travail d’interprétation du rêve, 
dans le va-et-vient entre récit du rêve et associations du rêveur. Pour cela il suffit d’inverser 
les choses: si on place le récit du rêve manifeste sur le cercle le plus interne (cercle hachuré 
vert), le cheminement va cette fois du centre vers la périphérie (mais notons qu’il peut aussi 
rebrousser chemin). Ici ce sont les rayons qui représentent un thème donné, de sorte que les 
associations qui vont d’une strate concentrique à l’autre le long d’un rayon (flèche droite 
rouge) illustrent le processus de condensation (associations par ressemblance), tandis que les 
sauts d’un croisement à l’autre (flèche brisée bleue) suivraient le processus de déplacement 
(associations par contiguïté). Notons que dans le cas du rêve aussi, le centre est vide: il s’agit 
de ce que Freud a appelé « l’ombilic du rêve ».

On voit ainsi une autre constante dans le mode de pensée de Freud, s’il est vrai que 
l’architecture de l’organisation pathogène dans l’hystérie peut aussi servir à illustrer 
l’architecture du rêve et/ou de son interprétation. Le rêve aussi, serait un infiltrat ! Ce qui 



8

donne raison à Freud, tout comme à Nietzsche, quand ils écrivent que nous sommes 
responsables de nos rêves (entendu : même si nous ne faisons pas exprès pour les rêver). La 
contribution simultanée du désir inconscient et du moi dans cette formation de compromis fait 
en sorte qu’il est difficile de trouver la ligne de démarcation entre les deux. Le rêveur a ce 
sentiment particulier que le rêve est bien à lui alors même qu’il lui semble venu d’ailleurs et 
qu’il n’y comprend rien.

*

Les diagrammes ci-dessus m’ont d’abord été inspirés par la lecture de L’interprétation du rêve. Je 
m’en servais quand j’enseignais la théorie freudienne du rêve à l’université. Ils m’étaient venus 
je ne sais comment, mais ils m’ont semblé encore mieux fondés lorsque j’ai réalisé qu’ils 
avaient une certaine ressemblance avec une tradition à la fois proche et éloignée de notre sujet 
d’études…


