SEMINAIRE « PENSER AVEC FREUD »
Document 59
Année 2025-2026

L'ENTRE-DEUX DANS LA PENSEE FREUDIENNE

Plan de travail

Domunigue Scarfone

« La psychanalyse est une science naturelle, quoi d’autre voulez-vous qu’elle
soit ? », déclarait Freud.

Cette conception a été Aprement attaquée et discutée pendant des décennies
depuis sa mort, et on peut dire aujourd’hui que si on s’entend pour renoncer au
titre de « science de la nature », ce n’est pas que tout le monde accepte d’en faire
une « science humaine », puisque dans tout cela, c’est le mot « science » qui irrite
aussl bien les critiques que certains tenants de la psychanalyse. En ce qui me
concerne, aprés avoir longuement réfléchi a la chose depuis Oublier Freud 7, qui
remonte & 1999, j’en suis venu a la conclusion que si on doit parler de science
pour la psychanalyse, c’est d'une science unique en son genre, une science que
'on pourrait dire tangentielle.

Ce mot demande explication. Un premier sens de ce qualificatif est que son
objet, qui est le psychique inconscient, 'ameéne a toucher' a tous les aspects de la
condition humaine. A les toucher de facon particuliére, en se situant toujours
entre deux ou plusieurs autres approches et s’attardant a ce qui aura pu paraitre
négligeable aux autres, mais qui & bien y regarder peut faire toute la différence.

Un autre sens, voisin du premier, est que si la psychanalyse touche & un sujet
donné, c’est marginalement. Ainsi, Freud a dés le début souligné qu'il portait son
intérét & des phénomeénes que les psychologues et philosophes de son temps

1. C’est le sens exact du verbe latin « tangere » a I'origine de tangentielle
2025-09-07 12:31



tenalent pour Inintéressants : réves, lapsus, actes manqués, mots sur le bout de la
langue... qui passaient pour des déchets de 'activité psychique humaine,
puisque le psychique était défini comme ce qui est conscient, c'est-a-dire comme
ce dont on peut rendre pleinement compte.

Un troisiéme sens concerne le fait que nous n’avons pas accés a la chose en soi ;
que nous ne pouvons accéder qu'aux surfaces des phénomenes ou des systémes.
Ces systémes, par ailleurs, se définissent avant tout par la membrane ou la
frontiére qui les sépare de leur environnement. Lorsque nous disons que nous
entrons & l'intérieur d'un systéme, ce n’est que pur y trouver des sous-systémes
eux-mémes définis par des frontiéres, et ainsi de suite. C'est & I'interface entre
systéme et environnement, c'est-a-dire la ot ils se touchent, que se manifestent
les différences entre eux. C'est donc au point de contact, ou point de tangence,
qu'll se passe quelque chose de significatif, puisque notre pensée est a la base une
pensée de la différence. C’est la différence qui fait signe et qui nous permet de
distinguer entre les lois de fonctionnement propres a chacune des parties. Freud,
sans peut-étre s’en apercevoir, a trés t6t proposé l'expression « barriére de
contact » de laquelle nous allons reparler.

Un quatriéme sens peut rapprocher la tangente de l’as_ymptote : deux courbes
sont des asymptotes si elles ne se touchent qu’a I'infini. Mais on peut reconnaitre
'idée d’asymptote dans quelque chose de moins abstrait, par exemple dans
I'analogie ou la métaphore. Beaucoup d’expressions et de concepts
psychanalytiques se présentent comme par analogie, comme des métaphores ou
comme des dérivés d’autres réalités plus... tangibles. Ces métaphores ont par
définition quelque chose en commun, quelque point de tangence, avec ce dont
elles dérivent, mais on peut dire qu’elles ne rejoignent la chose originale que de
maniére asymptotique. Il faut cependant, comme nous le verrons tout de suite,
ne pas prendre ce rapport métaphorique ou asymptotique comme voulant dire
que nous n’avons affaire, en psychanalyse, qu’a des faits de langage ou qu’a des

ﬁgures de style.

Analogie, métaphore...

Comme on sait, la psychanalyse est née du travail d'un neurologue qui a quitté le
laboratoire de neuroanatomie ou il avait travaillé pendant quatre ans pour ouvrir
un cabinet de consultation ou il a été confronté & I'énigme de la symptomatologie



psychonévrotique, notamment hystérique. Des symptdmes souvent d’apparence
neurologique s’avéraient n’avoir aucun fondement anatomique réel, mais
correspondre plutét & la conception naive que |'on se fait de son corps. Voila un
premier indice que les formations psychopathologiques comme la conversion
hystérique ne concernaient le corps réel que... tangentieﬂement ; qu’elles
faisaient allusion au corps comme métaphore. Il convenait donc de s’attarder a
cet aspect de déplacement ou de transport (c’est littéralement ce que le mot

« métaphore » veut dire) qu’'on peut appeler aussi symbolisation et qui constitue
une part essentielle de la production de I'esprit humain, mais une part que les
sciences naturelles tendent & négliger comme plutét « décorative », c’est-a-dire
sans portée réelle, alors qu’elles y ont recours abondamment sans toujours s’en
apercevoir.

En 1967, peu de temps apres la publication du Vocabulaire de la psychanalyse,J.-B.

Pontalis écrivait ceci :

« Le langage psychanalytique présente souvent un caractére métaphorique, marqué
d’anthropomorphisme (exemples : ¢a, surmoi) ou de références explicites a des registres
non psychologiques (neurophysiologie, biologie, mythologie). Ce caractére métaphorique
prend en psychanalyse une valeur particuliére, irréductible a celle qu’offre 'emploi
d’images venant simplement (/lustrer des notions. [...] La diversité des registres utilisés ne
serait pas alors & comprendre comme simple diversité des modéles opératoires. Elle marque
Uimpossibdlité d'un langage unifié étant donné la nature méme de lobjet a apprébender. »

(J.-B. Pontalis, « Question de mots », Aprés Freud, Paris, Gallimard, 1968, italiques

ajoutés.)

Vers la méme époque, le co-auteur du Vocabulaire, Jean Laplanche, concluait
pour sa part :

« Notre titre [“Dérivation des entités psychanalytiques”] visait & suggérer I'idée que les
phénomeénes dits de dérivation, décrits sous les noms de métaphore et de métonymie,
pouvaient étre bien davantage que de pures figures de styles. Au-deld des dérivations lexicales,
au-dela méme d’'une dérivation de concepts nouveaux, c’est la dérivation de certains « étres»
payehigues, la formation des «entités» psychiques, auxquelles nous avons affaire dans notre
expérience psychanalytique, qui pourrait étre éclairée par référence a ces deux axes
fondamentaux.

Ce serait cependant limiter indiment nos conclusions que de les resserrer en la formule :
P q

es phénomeénes de langage structurent de part en part I'étre humain. Ne serait-ce pas

les ph del tructurent d t rt I'étre h N t

oublier, par exemple, qu’au niveau méme de la biologie, un phénoméne comme celui de la

génération peut 2 juste titre étre rapporté A ces deux axes : continuité avec |'organisme



géniteur, ressemblance A celui-ci? Le moment de la séparation, de la naissance, n’est-ce pas
lui qui introduit la coupure qui fait d'un simple appendice de la mére un étre a sa

q P q ple app
ressemblance?

Bien en deca encore, au niveau méme de la vie cellulaire ou chromosomique, ne
s'oriente-t-on pas vers l'intelligence de processus susceptibles de recréer le « méme » a
partir de ce qui est d’abord en continuité, de passer de 'unité, au sein d'une seule structure
moléculaire, & la création, en dehors de cette structure et par un obscur phénoméne
d’'induction, d'une seconde structure identique & la premiére? La reproduction, la
multiplication du pattern d’'une molécule « virale», tel que les biologistes commencent a les
découvrir, doivent-ils nous inciter 2 élargir jusqu’a la biologie élémentaire les domaines de
la dérivation métaphoro-métonymique?

Gardons-nous pourtant, & notre tour, de nous laisser trop séduire par la métaphore -
voire par le fantasme - biologique, méme si d'illustres devanciers, comme Freud ou
Ferenczi, en ont montré la voie. »

(J. Laplanche, « Dérivation des entités psychanalytiques », (1971) in La révolution
copernicienne tachevée, PUF, p. 107-123, italiques ajoutés.)

Comme on peut voir, les deux auteurs s’accordent sur le fait qu'il y a, dans la
matiére dont s’occupe la psychanalyse, quelque chose de plus que la
métaphorisation en tant que ﬁgure de style ou, dit plus sobrement, en tant que
« maniére de parler ». Cet aspect en apparence « décoratif » touche & quelque
chose de spécifiquement humain. La position « en dérivation » de la
psychanalyse et des entités dont elle s’occupe, I'allure métaphorique de son
langage, ne signifient pas que nous sommes sur un sol incertain, ouvert a toutes
les propositions imaginables. Cela conduit plut6t, & mon avis, au constat que
'aspect tangentiel de la psychanalyse, son entre-deux, correspond a la condition
méme des étres qui forment son objet d’étude.

Théorie et théories

Cela dit, je ne parle pas d'un simple parallélisme entre 'humain et la psychanalyse
en tant que discipline. La psychanalyse, c'est-a-dire nous tous qui y ceuvrons, ne
travaillons pas de I'extérieur du domaine qui nous importe. La théorisation
psychanalytique est en continuité avec ce que I’étre humain fait de plus
spécifique : I'auto-théorisation.

Comme Laplanche 'écrivait dans ses Nouveausx fondements pour la psychanalyoe,



Une épistémologie et une théorie de la psychanalyse doivent tenir compte, & la base méme,
de ce fait que le sujet humain est un étre théorisant, et théorisant de lui-méme, je veux dire
qu’il se théorise lui-méme, qu'il s’auto-théorise, ou encore, si ce terme de théorie fait trop
peur, qu'il s’auto-symbolise.

(Nouveaux fondements pour la psychanalyse, PUF, p. 14.)

L’auto-théorisation et ses productions, c’est la matiére méme de ce qui nous
occupe en psychanalyse. A bien y regarder, nous n’avons d’autres « données »
que les théories que produit 'esprit humain, que ce soit les théories sexuelles
infantiles toujours a l'ceuvre dans la vie de nos patients, ou les productions
culturelles, économiques, scientifiques, politiques... Un détour pour parler du
sens du mot théorie va nous étre nécessaire au cours de nos discussions.

Plus importante encore sera la tAche d’examiner comment se produisent les
théories, celles que nous portons en nous a notre insu comme celles que nous
formulons sciemment. Ce « comment » nous importe parce qu'il fait appel a la
compréhension du fonctionnement psychique. On peut aussi se demander le

« pourquoi » de ces théories, mais je crois que nous verrons que le pourquoi
s'impose de lui-méme quand nous décrirons comment et en réponve & quot se

forment nos théories.

Alors, plutét que de discuter dans 'abstrait sur le statut scientifique ou non de la
psychanalyse, nous essaierons de tenir un discours qui produise au moins deux
choses : un savoir et une disposition. Un vavoir, que nous avons commencé a
élaborer au cours des années précédentes, sur ce que Freud a découvert
concernant le fonctionnement psychique, mais surtout une dwposition que nous
pouvons nous-mémes acquérir pour continuer a travailler les thémes qu'il a
inaugurés grace a la méthode qu'il a mise au point.



L’entre-deux

Un théme central de la recherche que je propose de faire cette année concerne
un aspect de la pensée freudienne qui semble se retrouver A toutes les étapes de
son parcours : ) appelle cela l'entre-deux’.

Je ne tenterai pas de définir l'entre-deuxr immédiatement, bien que j'en aie une
certaine idée. Je crois plus utile de procéder selon ce que Freud appelait le mode
génélique, c’est-a-dire la méthode qui essaie de décrire les origines et le
développement de la chose étudiée, par contraste avec le mode d’exposition
dogmatigue qui procéde A partir de ce qui a déja été acquis de fagon assez
certaine.

L'expression « entre-deux » exige une mise en garde. En effet, 1l est toujours
possible de voir un élément quelconque comme s’'insérant entre deux autres
éléments, donc de voir de I'entre-deux partout. Or, il ne s’agit pas de traiter de
cette conception banale. L'entre-deux que je vous propose d’examiner serait plut6t
opérationnel, il désignerait un réle, une fonction spécifique.’

Il existe d’autres versions de 'entre-deux qu'il faut tenir & I'esprit. Le symptome
névrotique comme formation de compromis entre désir et interdit, par exemple.
Plus généralement, le b.a.—ba de la psychanalyse ne pose—t-il le conflit entre
instances psychiques ? Ainsi, en 1924 — donc aprés l'introduction de deuxieme
modele topique—, Freud décrit dans son texte « Névrose et psychose » trois
grandes polarités : conflit moi-¢a dans la névrose ; moi-surmoi (idéal du mot)
dans les « psychonévroses narcissiques » comme la mélancolie, et conflit moi-
monde extérieur dans la psychose. Mais notons qu’aprés avoir énoncé ces trois
types de conflits, Freud se demande avec humour si nous avons vraiment

« acquis de nouvelles vues [Einsichten] ou seulement enrichi notre trésor de

2. Dorénavant, j'écrirai I'entre-deux, avec un trait d’union et en italiques, quand il s’agira de la notion
spécifique que je propose de tenter de cerner.

3. Par exemple : A et B sont assis dans une salle de concert ; ils ne se connaissent pas ni ne connaissent C
qui est assis entre eux. Banalement, on pourrait dire que C se trouve dans |'entre-deux qui sépare A et B.
Mais, cette position spatiale, géographique, occupée par C ne constitue pas |'entre-deux dont je vous
propose |"étude. C se trouve la tout a fait par hasard et n’a aucun rapport, autre que spatial, avec A et B. Il
pourrait s’avérer que c’est plutdt une quatrieme personne, D, qui, bien qu’assise quelques rangées plus loin,
remplit cette fonction. S’il s’avére que, a I’entracte, A et B, qui ne se connaissent pas, vont tous deux saluer
D qu'’ils connaissent chacun de son c6té, on découvre alors que D est la personne qui fait véritablement le
pont entre A et B, celle par laquelle A et B se découvrent un lien entre eux. Alors que C était dans une
position de simple juxtaposition, D remplit au contraire un role fonctionnel entre A et B.



formules » (Freud, 1924, p. 6). Il se doute bien qu'il reste & explorer plus en
détail ce qui se passe sur la « ligne de feu », 1 ot le conflit fait rage ; notamment,
s’agissant de la psychose, il dit qu'il faudra déterminer « par quel mécanisme
analogue au refoulement le moi se détache de la réalité ». Question intéressante
pour notre propos, puisque ce détachement de la réalité pourrait étre pensé,
justement, comme la perte de [‘entre-deux, de I'interface (qui resterait A définir)
entre le moi et le monde extérieur ; perte qui contraint le moi & construire une
néo-réalité psychotique. Le détachement du moi par rapport a la réalité
n’empéche pas que le conflit se poursuive, mais ce détachement est ce qu'il reste
a comprendre, puisqu’il est 'analogue du processus de refoulement dans la
névrose. Cela, par ricochet, attire notre attention sur le refoulement lui-méme
que Freud avait décrit quelques années plutét comme un moyen terme (un entre-
deux) entre la fuite et le jugement de condamnation (voir plus loin, 1920).

On pourrait, en passant, examiner sous cet angle métapsychologique la question
du « transitionnel », éminent entre-deux décrit par Winnicott, et se demander s'il
ne s’agirait pas, justement, de |'interface perdue dans la psychose ; et si oui,
qu’est-ce que cela désigne en fait. Nous pourrions notamment aller voir son texte
« Psychosis and child care » (traduit sous le titre « Psychose et soins

maternels »), qui date de 1953, c'est-a-dire de la méme époque ou il introduit la
notion d’objets et phénoménes transitionnels.

Si on revient & Freud, on s’apercoit que des entre-deux fonctionnels, c'est-a-dire
allant au-dela du sens banal, sont repérables a plusieurs endroits dans son ceuvre
et je vous propose de nous y intéresser au cours de 'année qui vient. Cela ne
veut pas dire que nous allons étudier a fond tout le contenu des textes
mentionnés — ce qui demanderait trop de temps et risquerait de nous distraire du
théme principal. En cours de route, j'essaierai plutét des vous indiquer les
passages significatifs et de les situer dans leur contexte. Néanmoins, la liste est
assez longue et il n’est pas évident qu'une seule année suffira a réaliser ce
programme.

1891

Une trajectoire possible partirait du traité Contribution a la conception des aphasies
(1891), ot Freud prend position contre la conception dite « localisationniste » du



cerveau. Selon cette conception, le cerveau serait composé de modules distincts
et spécialisés, composés de « substance grise » (corps cellulaire des neurones).

Ces modules seraient voués chacun & une fonction spécifique comme le langage,
I'audition, la vision, etc., et seraient reliés entre eux par des faisceaux de fibres

de « substance blanche » (myéline). La découverte de certaines aires cérébrales
comme |’aire de Broca (langage parlé) et I'aire de Wernicke (compréhension du
langage) militaient fortement en faveur de cette conception « localisationniste ».

Freud est en faveur d'une conception qu’on pourrait dire « holistique » qui pose
que pour qu’une fonction s’exerce adéquatement, il faut la contribution du
cerveau dans son ensemble, et considére que ce qui ressemble & un « centre » ou
a un module, se congoit plutét comme un ca,/*/‘efou/‘ ol se croisent les
contributions de plusieurs groupes neuronaux distribués dans différentes parties
du cerveau. Cette 1dée de carrefour, cet anti-localisationnisme, peut déja, comme
on I'imagine, étre compris comme une sorte de préférence portée a ce qui se
passe entre les groupes neuronaux, plutét qu'a l'intérieur de ceux-ci.

1895

La seconde étape de ce parcours nous conduit & 'année 1895 et concerne d'une
part les Etudes sur Ubystérie, d'autre part le Projet d’une paychologie’. Je souligne que
ces deux écrits ne sont pas de méme nature. Alors que les Etudes partent de
'expérience clinique de Breuer et de Freud avec les hystériques et ont été
publiées, donc soumises & I'examen critique du milieu médical, le Projet est une
tentative de synthése qu’on pourrait dire neuro-psychologique. Il n’a eu qu'un
seul lecteur, 'ami Wilhelm Fliess, et n’a jamais été publié du vivant de Freud.

La contribution des Etudes 3 la pensée psychanalytique est évidemment
importante, bien que fortement marquée par des conceptions que Freud a peu a
peu modifiées sinon abandonnées (p. ex. la notion Breuerienne d’états

« hypnoides », celle d’affect « coincé », la notion d’abréaction). La contribution
du Projet, elle, est restée par définition occulte. Seulement aprés la mort de Freud
a-t-on pu réaliser, en découvrant le Projet, que les 1dées que celui-ci y présente
semblent avoir plané au-dessus de bien des idées qu'il a développées par la suite,
tout au long de son ceuvre. Freud a beau avoir jugé que le Projet ne disposait pas
de fondements assez solides pour étre publié, les idées qui se sont présentées a

4. Anciennement désigné comme Esquisse de psychologie scientifique.



lui au cours de cette année 1895 et qui ont culminé 4 la fin de 'été en une
quinzaine de jours d’écriture fébrile, étaient restées dans son esprit comme
autant des semences théoriques.

Concernant entre-dewx, dans les Etudes nous aurons & méditer par exemple la
conception que propose Freud du « groupe ps_ychique pathogéne ». On est porté,
dit-il, & considérer ce matériel comme un corps étranger, mais un corps étranger
par définition ne se méle pas au tissu dans lequel il est implanté. Dans le cas de
la névrose, au contraire, on ne voit pas de frontiére précise entre le matériel
pathogéne et le moi ; il faut concevoir le groupe psychique pathogéne, non
comme un corps étranger, mais comme un « infiltrat », et c’est la résistance du
mol qui constitue l'infiltration.” Un autre exemple d’entre-deux nous est donné par
ce que Freud appelle des représentations qui, en elles-mémes sans importance,
font le pont entre deux souvenirs refoulés parce qu’elles ont quelque chose en

commun avec les deLIX.

Dans le Projet, Freud pose que la mémoire n’est pas a chercher dans les neurones,
mais entre eux. Ce sont les barriéres de contact qui, liant entre eux les neurones,
finissent par constituer des frayages, c'est-a-dire des réseaux permanents qui
constitueront des « groupes psychiques », le plus important et le plus stable

frayage constituant le mor.

Mais le Projet propose aussi, dans son deuxiéme chapitre, l'entre-deux par excellence
qui est la conception originale de 'événementialité psychique, c'est-a-dire I'aprés-
coup. Cet entre-deux ne décrit pas une position statique entre deux systémes, mais
est une sorte de navette tempore[[e dont les mouvements tissent ou dé—tissent, selon
le cas, les événements psychiques. Nous en reparlerons plus en détail le moment

venu.

1899

« Les souvenirs de couverture » : l'expression désigne des souvenirs qui insistent
dans la mémoire sans pourtant représenter ce dont il serait important de se
rappeler. Les scénes remémorées font « écran » entre la situation infantile et la
situation présente, et dans ce sens ils se qualifient comme exemples de l'entre-

deux tel que nous l'entendons ici.

5. Par ailleurs, le noyau pathogene et les couches extérieures au noyau rappellent une autre configuration fréquente chez
Freud : la structuration noyau/enveloppe dont j’ai donné de nombreux exemples dans mon rapport au CPLF.



10

1900
En 1900, nous nous arréterons de nouveau a Linterprétation du réve pour relever

plusieurs occurrences de l'entre-dewx

*Souvenons-nous tout d’abord de la note ot Freud insiste sur le fait que le
plus important dans 'approche psychanalytique du réve, ce n’est ni le
contenu manifeste ni le contenu latent, mais le travail de réve qui intervient

entre eux.
ePensons & Uentre-deux de la surdétermination (qui rappelle celui des Etudeds).

°Pensons aussi aux ,DOIZ['J Verbaux qul souvent nous dOIll’leI'Ol’lt une clef

précieuse pour analyser un réve.

*Pensons au modéle optique : les faits psychiques ne se situent pas dans les
composantes de 'appareil (les lentilles, p. ex.), mais entre elles. Pas non plus
dans les éléments organiques du systéme nerveux, malis entre eux, c est-a-dire
« |a ou les résistances et les frayages constituent le corrélat correspondant a

ces formations » p. 666.

e[inalement, pensons au diagramme de I'appareil psychique au chapitre VII :
un entre-deux des plus importants se montre 13, dans I'appareil de perception-
conscience, du moins si, comme Freud l'indique en note de bas de page, nous
enroulons ledit schéma. Nous retrouverons ici l'entre-deux le plus significatif,
soit 'appareil de perception-conscience sur lequel nous nous attarderons
pendant un certain temps.

1911

Le 11 novembre de cette année, Freud fait une intervention a une réunion de la
Société psychanalytique de Vienne ot 1l est question de I'atemporalité de
I'inconscient. Entre autres choses, 1l signale ceci : « ce que nous étudions, ce sont
des processus qui ne se produisent pas a [intérieur des systémes psychiques, mais
entre eux » (Minutes, vol. I11, p. 300.) Cela aura, comme nous le verrons, une
grande portée pour la conception du travail psychanalytique.

C'est aussi 'année de publication de « Formulations sur les deux principes de
I'advenir psychique », texte bref mais important ot est précisée la distinction



entre principe de plaisir et principe de réalité. On peut se demander ce qu'il en
est du principe de réalité en termes d’entre-deux, par exemple lorsque Freud
suggeére qu'il est en quelque sorte un détour sur la trajectoire du principe de
plaisir.

1914

A la suite de Pour introduire le narcissisme, on voit le moi se proposer comme
premier objet d’amour, s'interposant entre la libido et les objets. Cette
conception du moi comme entre-deux, nous la retrouverons plus tard,
différemment, dans Le moi et le ¢a o, comme déja signalé, le moi se retrouve
partie A trois types de conflits : avec le ¢a, avec le surmoi et avec la réalité (voir

aussi plus loin).

1915

C’est 'année ol Freud se met & écrire sa Métapsychologie dont seulement la moitié

des textes nous sont parvenus, Freud ayant renoncé & compléter les autres.

Dans « Pulsions et destins de pulsions », il décrit la pulsion comme « concept

frontiére entre animique et somatique ».

Le texte « L'inconscient » pose les rejetons du systéme Ics comme des étres
hybrides, organisés comme le Pcs, mais néanmoins refoulés. Freud écrit aussi,
dans le méme sens, que tout ce que nous décrivons de I'inconscient en tant que
systéme (/cs) se présente & la conscience comme Pes. Le préconscient (Pev)
constitue donc un entre-deux de premiére importance sur lequel nous aurons

aussl a nous arréter.

1919

« Un enfant est battu » : 'important entre-deux que constitue le fantasme
inconscient que Freud dit devoir intercaler entre la scéne remémorée et le
fantasme masturbatoire conscient.

« Linquiétant » (« Linquiétante étrangeté »): s’agit-l ic1 de 'entre deux
opérationnel comme déja défini ou plutét de 'ambiguité ou de I'indécidabilité a
propos du familier inquiétant (*Unheimlich*)? Cela reste a voir.



12

1920
C’est 'année de publication d’Au-dela du principe de plaisir.

Le refoulement y est définit comme moyen terme entre fuite et jugement de

condamnation.

Le traumatisme, non comme atteinte de « l'intérieur » du psychisme, mais
comme une bréche étendue dans le pare-excitation, c'est-a-dire dans la couche

. . . L o
protectrice qui se situe entre l'intérieur et l'extérieur. Ce pare-excitation, ne
serait-ce pas un autre nom des « barriéres de contact » postulées dans le Projet de
1895 ? Quoiqu'il en soit, nous voyons une fois de plus un indice pointant dans la
direction suivante, indiquée par Freud en 1911 : ce qui se passe d'important n’a
lieu ni & I'intérieur ni & I'extérieur, mais entre les systémes.

1921

Dans Poychologie des madsses et analyse du moi, Freud identifie le poéte, I'inventeur
de mythes, comme le véritable héros, comme l'intermédiaire entre la psychologie
individuelle et la psychologie de masse, capable de se détacher de la masse puis
de revenir a elle et I'influencer. On pourrait se demander si le psychisme
individuel n’est pas un mélange de ces deux psychologies. Le processus
d’individuation théorisé par le philosophe Gilbert Simondon peut apporter un
point de vue intéressant (G. Simondon, Lindividuation psychigue et collective, Paris,
Aubier, 2007 — volume difficile A trouver, mais qui est contenu aussi dans
Lindividuation & la lumdicre des notions de forme et d’information, Grenoble, Editions

Jéréme Millon, collection Krwes, 2017.)

1923-1924

Dans « Le moi et le ¢a », le moi est présenté comme étre de surface et projection
d’une surface ; le moi comme « étre de frontiére », comme agent de liaison,
comme un Arlequin, ce personnage de la Commedia dell'arte, obligé de transiger

avec plusieurs maitres 2 la fois.

On pourrait aussi considérer le court texte « Névrose et psychose » dont nous

avons déja parlé plus haut.



1925

« Note sur le Bloc Magique ». Le modéle composé de feuillets superposés donne
un bon exemple de I'entre-deux. Le feuillet qui révele les inscriptions lorsque la
pression du stylet le colle A la couche inférieure a de quoi nous faire réfléchir;
par exemple, quant A la nature du rapport entre Inconscient et pré—conscient.

Nous y reviendrons.

« La Négation » pose, sans le nommer, qu'il s’agit-la d'un entre-deux essentiel
puisqu’elle permet de prendre connaissance du refoulé sans lever le refoulement.
Qu'’est-ce que cela veut dire, et quelles incidences pour notre facon de nous
orienter par rapport a la survenue d’une négation au cours du travail

analytique ?

En fait, on verra que la négation joue un rdle déterminant dans la constitution
méme du psychisme comme systéme, et au sein du psychisme, du moi comme

organisation secondaire.

1927

« Fétichisme » : Le choix et I'adoption d'un fétiche pour contrer I'angoisse
suscitée par l'observation des organes génitaux féminins. Est-ce un exemple
d’entre-deux, le fétiche s’interposant pour faire écran? Nous aurons |'occasion
de noter que le mécanisme s’apparente & un phénomeéne Freud rapportait déja
dans son texte de 1891 sur les aphasies en citant une observation du neurologue

anglais Hughlings Jackson

1929

Le malatse danos la culture présente plusieurs points d’entrée concernant la fonction
de l'entre-deux qu'il serait trop long d’'indiquer ici parce qu'ils ne sont pas
d’emblée évidents. De toute facon il est plus que probable que nous n’arriverons
pas & couvrir tous les sujets précédents en une seule année. Le grand texte de
1929 devra donc attendre.

Il y a trés probablement plusieurs autres exemples & dénicher dans I'ceuvre de
Freud et tous les participants & ce séminaire sont invités & en débusquer.
L'important, toutefois, n’est pas tant d’en établir le catalogue complet que de



voir si et jusqu'a quel point la notion d’entre-deux joue effectivement un réle
significatif comme axe de la pensée de Freud ; si et jusqu'a quel point c’est un

terme organisateur apte & nous familiariser avec la fagon freudienne de penser.

D.S.

4



