SEMINAIRE « PENSER AVEC FREUD »
Document 54
ANNEE 2023-2024
RELIRE LINTERPRETATION DU REVE
CHAPITRE VII

E- PROCESSUS PRIMAIRE ET SECONDAIRE. REFOULEMENT.

Dominigue Scarfone

Cette section, 'avant-derniére du chapitre VII et donc du livre entier, se présente
comme particuliérement dense. Freud semble vouloir, avant de clore, marteler une fois
de plus ce que I'étude des réves lui permet d’affirmer plus généralement. Ce qu'il écrit
ici n’est pas vraiment redondant, il y a méme du tout a fait nouveau, comme nous le
verrons, mais on sent qu'il s’agit d'un dernier effort pour nous convaincre de la validité
de ses découvertes, d'une derniére mise en forme. Le résultat est qu’il nous faut
naviguer trés patiemment en nous efforgant de ne pas perdre le fil. Heureusement,
Freud nous y aide par ses propres reprises. Néanmoins, il faut accepter de travailler
plus fort que d’habitude et j’espére que nous y parviendrons sans trop nous
décourager.

Dans ce but, je donnerai d’abord un apergu de I'ensemble de la section avant d’entrer
dans le détail.

Freud commence cette section en récapitulant toutes les théses qu'il avait passées en
revue dans le premier chapitre, et il souligne qu'il n’en a refusé que deux : celle voulant
que le réve soit dénué de sens et celle voulant que ce ne soit qu’un processus
somatique. Pour le reste, il s’est trouvé & donner raison a la plupart des théses, méme si
celles-ci se présentent comme contradictoires entre elles.

Je laisse & chacun le soin d’aller lire cette récapitulation qui va de la page 643 4 647.
Dans cette derniére page il écrit :

« ... Voila donc intégrés dans notre édifice les résultats les plus divers et les plus
contradictoires des auteurs, un certain nombre de ces résultats prenant un tour
différent, un petit nombre seulement étant tout a fait rejetés. » (647)

Comment, demandera-t-on, Freud peut-il avoir intégré dans son édifice théorique les
résultats « les plus divers et les plus contradictoires » ? Cest qu'il a porté la contradiction
au fondement de apparedl psychigque lui-méme



« D’un c6té, nous avons fait naitre les pensées de réve d'un travail mental
pleinement normal, mais d'un autre c6té, nous avons découvert parmi les
pensées de réve — et & partir d’elles jusque dans le contenu de réve — toute une
série de processus de pensées entiérement anormaux... » (647)

L'expression « processus de pensée anormaux » peut préter a malentendu, surtout
lorsqu’on sait que quelques pages plus loin Freud réitere I'idée :

« Ainsi nous ne pouvons pas nous fermer 2 I'idée qu’a la formation du réve
participent deux sortes de processus psychiques d’essence distincte ; ['un crée
des pensées de réve parfaitement correctes, de valeur égale au penser normal,
l'autre procéde avec celles-c1 d’'une maniére hautement déconcertante,
incorrecte. Ce dernier, nous I'avons déja traité séparément dans le chapitre VI
comme étant le travail de réve proprement dit. » (652-653)

Aggravant le probléme de I'anormalité, Freud se voit aussi obligé de recourir a la mise
en parallele de la construction du réve avec ce qu'll a appris de la construction du
symptéme hystérique. Ce qui va produire un résultat inattendu : loin de donner une
1dée plus anormale du réve, son rapprochement avec le symptéme névrotique finit par
délester la névrose elle-méme de son poids de morbidité, de toute idée de

« dégénérescence ». Freud y parvient par un long détour. D’abord, il parcourt &
nouveau et en détail le processus de formation du réve, pour aboutir a ceci :

« Quelles que puissent étre les variations dans l'interprétation de la censure
psychique, de I'élaboration correcte et de I'élaboration anormale du contenu du
réve, il n’en reste pas moins que de tels processus sont & I'ccuvre dans la
formation du réve et que pour 'essentiel ils montrent la plus grande analogie
avec les processus reconnus de la formation du symptéme hystérique. (662)

Mais il renverse aussitét la logique :

« Or le réve n’est pas un phénoméne pathologique ;iln’a pas pour présupposé
une perturbation de I'équilibre psychique ; il ne laisse aprés lui aucun
affaiblissement de la capacité de fonctionnement. » (662)

Cette phrase nous oblige ainsi & entendre autrement les mots « anormal » et

« Incorrect » dans les passages que nous avons cités. Ils doivent s’entendre comme des
anomalies, non au sens pathologique, mais par comparaison avec les processus de la
pensée évedllée. Le fait que le réve ne soit pas un phénomeéne pathologique aboutit a ce
que les mécanismes apparentés par lesquels se forment les symptdmes hystériques —
symptdmes que l'on qualifie sans peine d’anormaux — soient eux-mémes identifiés
comme des mécanismes tout a fail normaux :

« Si donc nous concluons des phénomeénes a leurs forces de pulsion, nous
reconnaissons que le mécanisme psychique dont se vert la névrose n’est pas



seulement créé lorsque se produit une perturbation morbide s’emparant de la vie
d’ame, mais qu'il ve trouve déja prét dans Lédifice normal de I'appareil psychique. »
(662, italiques ajoutés)

Phrase a relire lentement pour noter que le produit peut-étre pathologique parce qu'il y
a eu « perturbation morbide », mais que cette perturbation agit & travers un mécantsme
2)6]'& présent dans I'édifice ps_ychique normal tel que nous I’a révélé le réve, phénoméne
tout aussi normal.

« Les deux systémes psychiques, la censure marquant le passage entre eux,
I'inhibition et le recouvrement de 'une des activités par l'autre, les relations des
deux avec la conscience [...] tout cela appartient & I'édifice normal de notre
instrument d’Ame, et le réve nous montre une des voies qui ménent a la
connaissance de la structure de celui-ci. » (663-663)

C'est ainsi que Freud peut affirmer :

« ... le réve prouve que le réprimé persiste aussi chez |’homme normal et reste
capable d’opérations psychiques. Le réve est lui-méme une des manifestations

de ce réprimé... » (663)
Il peut donc affirmer tranquillement, dans une phrase ajoutée en 1909, que

« ... 'interprétation du réve est la via regia [voie royale] menant a la
connaissance de I'inconscient dans la vie d’aAme. » (663)

Cet accés A une connaissance de |'inconscient permet, par ricochet, de poser que

« ... la maladie — du moins celle nommée a juste titre fonctionnelle — n’a pas
pour présupposé la mise en piéces de [I'] appareil, I'établissement de nouveaux
clivages a I'intérieur de lui ; elle est A expliquer dynamiquement par le
renforcement et I'affaiblissement des composantes du jeu de forces dont tant
d’effets sont masqués dans le fonctionnement normal. » (664)

Et pour couronner le tout, Freud mentionne en note les autres voies d’approche vers la
connaissance de ce jeu de forces psychiques, toutes prises dans la vie normale et qu'il a
illustrées dans une série d’articles que 1'on retrouve regroupés sous le titre
Paychopathologie de la vie quotidienne. A quoi viendra s’ajouter aussi son étude détaillée Le
mot d'esprit dands ses rapports avec Uinconscient, publié en 1905.

Par le détail. Le réle de I'attention.

Jusqu'ici, j'ai retracé les grandes étapes du raisonnement de Freud. Mais entre les
principaux poteaux indicateurs, il procéde & une description détaillée des mécanismes
dont il a d’ailleurs déja parlé, en particulier au chapitre VI & propos du travail du réve.



Cela ressemble encore a une récapitulation, mais ce n’est pas que cela. Il procéde aussi
a une clarification de certains points et tire des conclusions plus générales.

Commencgons par les pensées de réve :

« Nous avons appris que le réve remplace un certain nombre de pensées qui
proviennent de notre vie diurne [donc] de la vie mentale normale. [...] Mais il
n’existe aucune nécessité de supposer que ce travail de pensée a été effectué
durant le sommeil, ce qui viendrait jeter une ficheuse confusion dans la
représentation de I'état de sommeil psychique que nous avons jusqu’ici
maintenue. Ces pensées peuvent au contraire trés bien provenir de la journée,
s’étre poursuivies inapercues de notre conscience, depuis leur coup d’envoi, se
trouvant alors toutes prétes au moment de l'endormissement. [...] les opérations
de pensée les plus compliquées sont possibles sans la participation de la
conscience... » (648)

Nous avons déja rencontré ces considérations chez Freud lorsque nous 'avons vu
comparer le réve & un feu d'artifice qui, ayant requis un long temps de préparation, se
déploie spectaculairement en quelques minutes. Ce qu'il ajoute ici, c’est que les pensées
de réve ne sont pas incapables de conscience et que si la plupart du temps nous n’en
sommes pas conscients cela dépend de l'orientation d'une fonction psychique qu’il
considére comme centrale : [‘attention. Cette prise en compte de l'attention est
importante parce qu’elle permet & Freud de préciser davantage les mécanismes
concernés.

Nous retrouvons d’abord le darwinisme freudien dont j’ai fait plusieurs fois mention : il
) p
y a compétition et processus de sélection entre divers courants de pensée en vue
d’obtenir 'attention. Cela parce que
p q

« Lattention [...] n’est dispensée qu’en une quantité déterminée, laquelle a pu
étre détournée par d’autres buts du cheminement de pensée... » (648)

Une fois de plus, soulignons qu'il n’y a pas lieu de postuler une seconde conscience qui
orchestrerait la direction de 'attention. Cela se fait « naturellement », et il faut
supposer que le poids relatif d'un cheminement de pensée lui permettra de rafler la
mise.

Mais Freud décrit aussitot une autre voie aboutissant A ce détournement de
I’attention :

« [...] Notre réflexion consciente nous apprend qu’en appliquant notre attention
nous suivons une vole déterminée. Si nous arrivons par cette voie & une
représentation qui ne tienne pas face a la critique, nous rompons 13 ; nous
laissons tomber l'investissement d'attention. » (648)



Soulignons qu'il s’agit 14 d'un processus convscient et tout a fait courant : on poursuit un
raisonnement et lorsqu’il conduit & une absurdité on le laisse tomber en lui retirant
notre attention. On peut néanmoins étre frappé par la ressemblance formelle entre
cette description et la conception traductive du refoulement formulée dans la « lettre 52 »
(lettre du 6 décembre 1896). Freud y proposait que lorsque le processus de traduction
parait se diriger vers la production d’un résultat déplaisant, la traduction s’arréte. Dans ce
cas, c’est l'aspect déplaisant, voire douloureux de la traduction en train de prendre
forme qui entrainera l'arrét des procédures, si l'on peut dire. Cet arrét, ce « refusement
de traduction », dit Freud, « c’est ce que nous connaissons cliniquement sous le nom de
refoulement ».

On voit ainsi se poser devant nous une analogie vivante entre les processus conscients
d’investissement de |'attention et ceux non conscients des opérations tra(ns)ductives
avec leur versant refoulant. La différence est que lorsque |'attention est consciemment
retirée & une idée qui ne tient pas la route, cela n’aboutit pas & un refoulement, ou du
moins, n'y aboutit pas directement. Tandis que, suivant la « lettre 52 », la cessation du
processus traductif produit des « fueros », c'est-a-dire des « corps étrangers »
anachroniques, incompatibles avec la production de sens, et empéchant par le fait
méme de porter sur eux un jugement alors que dans le retrait d’attention conscient, un
Jugement peut étre porté : « cette pensée est absurde, n’y pensons plus ». Or, & propos
du refoulement, Freud dira, dans le texte éponyme de 1915, qu'il s’agit 12 d'un « moyen
terme entre fuite et jugement de condamnation » (OCF-P, XIII, p. 191). Autrement
dit, face a la pression pulsionnelle, impossible d’échapper par la fuite, maws impossible
aussi de porter un jugement qui lui retirerait son efficacité. De sorte que, n’ayant pas été
soumis & un examen critique, le refoulé ne cessera pas d’exercer sa pression.

Le préconscient

Chose particuliérement intéressante, dans les pages du chapitre VII que nous sommes
en train de lire, Freud formule une troisiéme voe entre les processus conscients de retrait
d’attention et ce Jue nous venons de rappeler du refoulement proprement dit.

Il commence par mentionner que, une fois I'attention consciemment retirée,

« 1l semble que le cheminement de pensée entrepris et délaissé peut alors
continuer a se dérouler sans que l'attention se tourne de nouveau vers lui, &
moins qu'il n'atteigne en un endroit une intensité particulierement élevée qui
attire |'attention par contrainte. » (649)

Autrement dit, on peut continuer & raisonner sur ce qu'on a consciemment délaissé,
. , . C
mais sans que l'attention soit éveillée.

« Un rejet initial par le jugement, éventuellement accompagné de conscience,
pronongant qu'un processus de pensée est incorrect ou inutilisable pour les fins



actuelles de l'acte de pensée, peut donc étre la cause de ce que ce processus se
poursuit inapercu de la conscience jusqu'a I'endormissement. » (649)

Voila comment des pensées qui, amorcées durant la journée, se poursuivent inapergues
jusqu’a I'endormissement et peuvent étre reprises par le travail de réve ; celui-ci,
rappelons-le, étant la maniére de penser durant le sommeil. Mais ensuite, Freud
introduit quelque chose en plus :

« Résumons en disant que nous appelons préconscient un tel cheminement de
pensée, que nous le tenons pour pleinement correct et qu'il peut étre aussi bien
un cheminement de pensée vumplement négligé qu'un cheminement interrompu,

réprimé. » (649)

Le mot « préconscient » (ici, I'adjectif) est ainsi introduit, mais d'une maniére qui
souligne aussitdt son caractére amphibie : il peut s’agir d'un cheminement de pensée
« simplement négligé », mais tout aussi bien un cheminement de pensée « interrompu,
réprimé ». Simple retrait d’attention, parce que la pensée n’en vaut pas la peine (et ce
caractére inoffensif la rendra trés utile, comme on I'a vu, pour faire passer la barriére
de la censure), ou alors pensée interrompue au sens de réprimeée, c'est-a-dire refusée.

Voila de nouveau le terme de répression 12 o1, dans notre usage courant des concepts
freudiens, on s’attendrait a voir le mot « refoulement ». Que peut-on en conclure ?

D’une part, peut-étre choisit-il le mot réprimé parce qu'il s’agit du préconscient. Mais
il se peut aussi que nous ayons ici un autre exemple de la flucdité de la pensée conceptuelle
de Freud. 1l a construit la « fiction théorique » d'un appareil psychique, lui reconnaissant
de claires limites, des extrémités, des barriéres de censure, des écrans pour
I’hallucination et la perception, etc., mais il n’est pas dupe de sa propre construction. Il
garde a l'esprit que ce n’est qu’une ﬁction, qu’un modéle ayant avant tout une valeur
heuristique, une fagon commode de résumer graphiquement des choses complexes et
d’en penser de nouvelles « sans nouvelle réflexion, avec la seule aide du schéma » (p.
596)'. Cela, aprés tout, n’est que justice, puisque Freud est en train d’essayer de nous
faire vocr le travail de réve qui est lui-méme avant tout de type visuel | Cependant, cette
modélisation graphique nous fait courir un risque : celui de la réification, d'une
rigidification des concepts, alors que 'esprit est & son mieux quand il est tout en
fluidité.

Il est certes utile de distinguer le refoulement comme pilier central de la
métapsychologie freudienne, mais cela ne nous dispense pas de noter une fois de plus
qu'un concept freudien (et probablement tout concept) ne vient jamais seul, qu'il
appartient toujours & un amas, grappe ou « cluster » de concepts proches, et que cest en
examinant lensemble des concepls apparentés que nous obtenons une idée plus juste de ce dont il

1. Voir la section « De I'utilité des schémas » dans mon document 50, p. 3-4,



J’agit.” Ainsi, nous pouvons distinguer au moins deux fagons d’utiliser les concepts
freudiens : Les considérer un par un, avec un sens strict, ou, au contraire, comme
membres d'un ensemble conceptuel et entrant donc en résonance avec les autres
membres de la méme famille, ce qui leur confeére plus de fluidité.

Dans le passage qui nous occupe, cette logique s’applique a la notion d'inconscient.
Freud y introduit la dimension préconsceente, c'est-a-dire un inconscient « qualitatif » par
opposition & I'inconscient comme systéme. Ce qui veut dire que pour bien saisir ce que
le terme « inconscient » signifie chez Freud il faut tenir ensemble toutes ses acceptions.
Ce qui est qualifié de préconscient, c’est un cheminement de pensée « pleinement
correct » c'est-a-dire qu'il est bien formé et, & premiére vue, non soumis aux processus
primaires qui sont 'apanage de l'inconscient systémique (nous avons vu le mot

« correct » utilisé ailleurs dans la présente section). Mais, attention ! Les choses ne
s’arrétent pas la. La question est de savoir ce qu'il advient de ces pensées quand elles
sont négligées (n’ont pas obtenu l'attention nécessaire) ou quand elles ont été réprimées
(quand l'investissement d’attention leur est retireé) :

« ...tous les deux sont laissés a leurs propres excitations. » (649)
et

« Le cheminement de pensée investi d'un but devient, sous certaines conditions,
capable d’attirer sur lui I'attention de la conscience et obtient alors, par
I'intermédiaire de celle-ci, un surinvestissement. » (649)

Freud annonce qu'il reviendra plus loin sur le travail de la conscience. Mais il poursuit
sa description.

« Un cheminement de pensée ainsi suscité dans le préconscient peut s'éteindre
spontanément ou se conserver. » (649)

Autrement dit, le surinvestissement par la conscience ne scelle pas son sort
définitivement. Rappelons que conscience et attention vont de pair, et qu'il est difficile
de maintenir active I'attention pendant plus de quelques secondes 2 la fois’. Freud
poursuit donc :

« La premiére éventualité, nous nous la représentons ainsi : son énergie se
diffuse dans toutes les directions associatives partant de lui, met la chaine de
pensée dans un état d'excitation qui tient un moment, mais s'estompe ensuite,
tandis que |'excitation en mal d’éconduction [de décharge] se transforme en

2. Nous avons déja discuté de cet aspect dans le document 51, p. 3-4 en soulignant que le refoulement est,
apres tout, une modalité particuliere de la répression.

3. Sauf quand nous sommes en conversation, avec quelqu’un d’autre ou avec soi-méme. L'alternance
déictique « je-tu » prolonge la capacité d’attention. L'attention fatiguée de I'un est relayée par I'attention plus
fraiche de 'autre. j



investissement quiescent. Dans cette premiére éventualité, le processus n'a
désormais pas de significativité pour la formation du réve. » (649)

Un cheminement de pensée amorcé durant le jour peut donc se perdre dans le
brouillard nocturne. Mais...

« Mais d'autres représentations-but sont aux aguets dans notre préconscient,
sont issues des sources de nos souhaits inconscients et toujours en mouvement. »

(649)

Voila encore le caractére amphibie du préconscient : les cheminements de pensée
préconscients peuvent aussi provenir de sources inconscientes proprement dites. Il
nous faudra revenir sur le sens précis de cette affirmation, mais pour le moment
laissons Freud poursuivre sa description.

« Celles-ci [ces autres représentations-but] peuvent s'emparer de |'excitation
dans la sphére des pensées laissées a elles-mémes, établissent la liaison entre elle
et le souhait inconscient, lui transférent l'énergie propre au souhait inconscient,
et & partir de maintenant, le cheminement de pensée négligé ou réprimé est en
mesure de se maintenir, bien que, par ce renforcement il n'obtienne aucun titre &
'acces a la conscience. Nows pouvonds dire que le cheminement de pensée jusqu 'ict
préconscient a été tiré dans Uinconocient. » (649-650, italiques ajoutés par moi.)

Nous assistons ainsi, d'une part, & tout un travail de liaison, de tissage préconscient
que nous pouvons résumer a notre tour de maniére télégraphique :

Pensées du jour négligées ou réprimées... a la dérive... laissées 4 elles-mémes...
rencontrent d’autres pensées Pes issues de sources /cs... qui s'emparent des pensées a la
dérive, leur transférent l'intensité /cs et donnent une nouvelle « santé » & ces pensées a
I'abandon. Celles-ci ne deviennent pas conscientes pour autant, mais peuvent servir au
travail de réve.

D’autre part, il y ait d’autres possibilités, mais toutes aboutissent & ceci :

« ...Dans le préconscient se produit un train de pensée qui, délaissé par
I'investissement préconscient, a trouvé un tnvestissement deputs le soubait
tnconactent. » (650, italiques ajoutés par moi.)

Je profite de ce passage pour souligne un autre aspect de la nature amphibie du
préconscient : c’est qu'il y a eu établissement de liaisons (ce qui est propre au
préconscient-conscient), mais que cela n’empéche pas ces pensées liées entre elles
d’étre « délaissé par l'investissement préconscient » pour trouver a la place un
investissement « depuis le souhait inconscient ». Cette fagon de concevoir les choses est
plus compliquée qu’elle n’en a I'air & premiére vue. Freud pose que quelque chose
comme un ensemble lié peut néanmoins trouver un investissement depuss 'inconscient
et, pouvons-nous conclure, se comporter dés lors comme quelque chose d'inconscient.



Il me semble que c’est un bon exemple A 'appui de I'idée qu'il ne faut pas trop insister
sur la métaphore topique. Ce qui compte, c’est le type d'investissement. Qu’est-ce donc
qu’un investissement préconscient ? En quoi différe-t-il d'un investissement « depuis le
souhait inconscient » ? Freud n’est jamais trés explicite a ce sujet. Il semble que pour
lui le sens de ces expressions va de soi. Pour ma part, j’ai été amené a conclure que si
nous considérons la métaphore topique pour ce qu'elle est : une image, une fagon
commode de résumer des choses complexes, alors il convient plutét de penser en ces
termes : il existe des modalités distinctes de /‘emplol de ['énergie psychigue (ce serait le sens
du mot investissement) et tout dépend de quelle modalité s’empare d'un élément
donné. La modalité inconsciente se caractérise par une plus libre circulation de
I'énergie, et donc par une plus évidente pulsionnalité : I'énergie cherche a s’écouler par
les plus courts chemins. La modalité préconsciente de I'énergie est plutdt

« quiescente », c'est-a-dire plus durablement liée A des représentations parce qu’elle
comporte plusieurs fagons de lier (présentation de chose + présentation de mot), et que
la présentation de mot est elle-méme liée 3 'immense réseau du langage, comportant de
nombreuses redondances et résonances (sonores, sémantiques, syntaxiques) qui ont
pour effet de stabiliser les liaisons. Si on perd de vue une voie d’entrée dans la matiére,
on a plus de chances d’en trouver une autre... Mais il peut arriver qu'un ensemble
préconscient se détache, pour ainsi dire, du réseau et qu'un détail de sa constitution le
fasse entrer en résonance avec une présentation inconsciente qui, dés lors, I'entraine
avec elle dans son mouvement pulsionnel. C'est cela que signifie, & mon avis, recevoir
un investissement depus I'inconscient.

A partir de I3, les trains de pensée deviennent soumis aux processus primaires que
nous avons étudiés au chapitre VI, notamment condensation et déplacement. La liberté
de mouvement des « intensités », au service de la condensation et du déplacement,
couplée a l'organisation du morceau préconscient qui s’est détaché du réseau, permet
que se forment des représentations de compromes. Cet effet se note aussi dans les
productions accessibles & la conscience comme les lapsus (« méprises de parole »).
Dans le texte « L'inconscient » (1915), Freud dira qu’a la frontiére entre /cs et Pes se
produisent des métissages donnant lieu & des formations intermédiaires, hybrides, qui
peuvent étre hautement organisées et Cependant inconscientes. Il donne comme
exemple : les fantasmes, que, dans d’autres textes, il rangera dans la méme catégorie
que les réves éveillés et... les réves tout court. Il parcourt ainsi de nouveau ce que le
travail de réve lui avait enseigné, mais cette fois en rangeant les phénomeénes selon les
deux catégories de processus : primaire et secondaire, c'est-a-dire en modalités
d’écoulement de I'énergie.

Mats il se passe autre chose d'intéresvant. C'est que, bien malgré lui, Freud est obligé de
faire appel a ce que lui ont appris les symptédmes hystériques. Il avait espéré ne pas
avoir a le faire pour ne pas préter le flanc a la critique qui verrait dans sa théorie du
réve quelque chose d’exceptionnel par rapport a la norme. Il voulait se servir des deux



10

sources d’expérience, la psychonévrose et les réves, de maniére indépendante I'une de
I'autre, mais la tAche lui parait impossible. Dés le début de la section, il avait donc
déclaré : « paraitre dépourvu de présupposés, voila qui est au-dessus de mes forces »
(643). A la fin de la méme section il finit par céder et faire appel & « la doctrine de
I'hystérie » qui, elle aussi, enseigne qu'une

« élaboration psychique anormale [i.e. en processus primaire] d'un train de
pensée normal ne se produit que lorsque celui-ci est devenu le transfert d'un
souhait inconscient qui est issu de l'infantile et se trouve dans le refoulement. »

(653).

Dans les pages qui suivent ce paragraphe, mis en évidence avec un espacement
particulier (interlettré), Freud reprend le cheminement dont nous avons déja parcouru
les étapes dans la premiére partie du présent document. Le texte est d'une telle densité
que tenter de le résumer se raméne A le reproduire intégralement. Alors, aussi bien

aller le lire directement (p. 654-664).



