
SÉMINAIRE « PENSER AVEC FREUD »

Document 53

ANNÉE 2023-2024

RELIRE L’INTERPRÉTATION DU RÊVE

CHAPITRE VII

D- LE RÉVEIL PAR LE RÊVE. FONCTION DU RÊVE. RÊVE D’ANGOISSE.

Dominique Scarfone

Sans rien vouloir enlever aux autres sections de ce chapitre, il me vient de dire que 
celle-ci nous montre un Freud particulièrement en forme. La section commence par 
une récapitulation si claire et si précise que je ne saurais rien en soustraire. Aussi, je la 
transcris telle quelle (p. 628-630) :

628
Depuis que nous savons que le préconscient, pendant la nuit, est réglé sur 
le souhait de dormir, nous pouvons poursuivre l’étude du processus de 
rêve avec cet apport de compréhension. Mais commençons par rassembler 
ce que nous en connaissons jusqu’ici. Du travail vigile il aurait donc 
subsisté des restes du jour desquels l’investissement d’énergie ne pouvait 
être pleinement retiré. Ou bien, de par le travail vigile, un des souhaits 
inconscients se serait mis en mouvement pendant le jour, ou bien les deux 
cas se rejoindraient ; nous avons déjà discuté ces multiples possibilités. Au 
cours de la journée déjà ou seulement avec l’établissement de l’état de 
sommeil, le souhait inconscient s’est frayé la voie vers les restes du jour, 
effectuant son transfert sur eux. Apparaît alors un souhait transféré sur le 
matériel récent, ou bien le souhait récent réprimé s’est revivifié par un 
renforcement provenant de l’inconscient. Il voudrait alors, par la voie 
normale des processus de pensée passant par le Pcs — auquel il appartient, 
il est vrai, pour un de ses constituants — avancer jusqu’à la conscience. 
Mais il se heurte à la censure qui persiste et à l’influence de laquelle il est 
maintenant soumis. Ici, il subit la déformation dont la voie était déjà frayée 
par le transfert sur le récent. Jusqu’à maintenant, il est en passe de devenir 
quelque chose de semblable à une représentation de contrainte, une idée 
délirante, etc., à savoir une pensée renforcée par le transfert, déformée 
dans son expression par la censure. Mais maintenant l’état de sommeil du 
préconscient n’autorise pas qu’il avance plus loin ; vraisemblablement, le 
système s’est protégé contre l’intrusion par l’abaissement de ses 
excitations. Le processus du rêve emprunte donc la voie de la régression 
qui est ouverte précisément du fait de la particularité de l’état de sommeil 



2

et suit, ce faisant, l’attraction qu’exercent sur lui des groupes de souvenirs 
qui, en partie, ne sont eux-mêmes présents que comme investissements 
visuels et non

629

comme traduction dans les signes des systèmes ultérieurs. Sur la voie de la 
régression, il acquiert son caractère de présentabilité. Nous traiterons plus 
tard de la compression. Il a maintenant derrière lui la deuxième portion de 
son parcours aux multiples coudes. La première portion avait un 
déroulement progrédient allant des scènes ou fantaisies inconscientes au 
préconscient ; la deuxième portion revient de la frontière de la censure vers 
les perceptions. Mais quand le processus de rêve est devenu contenu de 
perception, il a en quelque sorte contourné l’obstacle qui lui est opposé 
dans le Pcs par la censure et par l’état de sommeil. Il réussit à attirer 
l’attention sur lui et à être remarqué par la conscience. La conscience, en 
effet, qui a pour nous la signification d’un organe sensoriel pour 
l’appréhension des qualités psychiques, est, à l’état de veille, excitable à 
partir de deux endroits. En premier lieu, à partir de la périphérie de 
l’appareil tout entier, le système de perception ; par ailleurs, à partir des 
excitations de plaisir et déplaisir qui s’avèrent être presque l’unique qualité 
psychique lors des transpositions d’énergie à l’intérieur de l’appareil. 
Sinon, tous les processus dans les systèmes 𝛹, même ceux dans le Pcs, sont 
privés de toute qualité psychique et, pour cette raison, ne sont pas objet de 
la conscience, dans la mesure où ils ne livrent pas de plaisir ou de déplaisir 
à sa perception. Il faudra nous résoudre à l’hypothèse que ces déliaisons de 
plaisir et de déplaisir régulent automatiquement le cours des processus 
d’investissement. Mais plus tard est apparue, afin de rendre possibles des 
opérations plus fines, la nécessité de donner au cours des représentations 
une forme plus indépendante des signes de déplaisir. À cette fin, le 
système Pcs avait besoin de qualités propres qui puissent attirer la 
conscience, et il les obtint très vraisemblablement par la connexion des 
processus préconscients avec le système mnésique des signes du langage, 
qui n’est pas dépourvu de qualités. De par les qualités de ce système, la 
conscience qui auparavant n’était organe sensoriel que pour les 
perceptions, devient aussi maintenant l’organe sensoriel pour une partie 
de nos processus de pensée. Il y a maintenant en quelque sorte deux 
surfaces sensorielles tournées, l’une vers le percevoir, l’autre vers les 
processus de pensée préconscient. 

630
Il me faut faire l’hypothèse que la surface sensorielle de la conscience 
tournée vers le Pcs est rendue par l’état de sommeil bien plus inexcitable 



3

que celle qui est orientée vers les systèmes Pc. Bien plus, l’abandon de 
l’intérêt pour les processus de pensée nocturnes est lui aussi approprié à 
une fin. Dans le penser, rien ne doit survenir; le Pcs réclame de dormir. 
Mais une fois le rêve devenu perception, il est en mesure, par les qualités 
maintenant acquises, d’exciter la conscience. Cette excitation sensorielle 
effectue ce en quoi consiste justement sa fonction ; une partie de l’énergie 
d’investissement disponible dans le Pcs, elle la dirige sous forme 
d’attention sur l’élément excitant. On doit donc convenir que le rêve, 
chaque fois, réveille, qu’il met en activité une partie de la force au repos du 
Pcs. Il subit alors de la part de celle-ci l’influence que nous avons désignée 
comme l’élaboration secondaire, prenant en considération la cohérence et 
l’intelligibilité. Cela veut dire que le rêve est traité par elle comme tout 
autre contenu de perception ; il est soumis aux mêmes représentations 
d’attente, dans la mesure justement où son matériel les autorise. Dans la 
mesure où une direction du cours entre en ligne de compte pour cette 
troisième portion du travail de rêve, c’est de nouveau la direction 
progrédiente. 

Comme un feu d’artifice…
Après ce résumé Freud discute brièvement de la possibilité, qu’il rejette, que le rêve ne 
se produise que dans les quelques secondes qui séparent le sommeil du réveil. Cela lui 
sert d’entrée en matière pour faire valoir que, tout au contraire, le rêve dont nous nous 
souvenons n’est pour ainsi dire que le produit fini d’un travail qui a commencé la 
journée d’avant, voire plusieurs jours auparavant. Par ailleurs, il prend soin de nous 
dissuader de penser que la production du rêve suive des étapes se succédant de façon 
bien ordonnée dans le temps :

« C’est dans la description qu’il nous a fallu établir une telle succession ; en 
réalité, il s’agit sans doute au contraire d’une mise à l’épreuve simultanée de telle 
ou telle voie, d’une fluctuation de l’excitation jusqu’à ce qu’enfin, par 
l’accumulation la plus appropriée de celle-ci, ce soit précisément tel 
regroupement qui reste. » (631)

Notons une fois de plus la conception « tâtonnante » du processus, mise à l’épreuve de 
tous les courants en même temps, flux, bouillonnement, comparable aux essais et 
erreurs de l’évolution darwinienne. C’est du même ordre que ce que Freud imaginera, 
dans Au-delà du principe de plaisir, à propos de l’apparition de la vie sur terre :

« Pendant une longue période, il se peut que la substance vivante ait ainsi été 
récréée sans cesse et soit morte facilement jusqu’à ce que des influences externes 
prévalentes se transformassent, obligeant ainsi la substance survivant encore à 
dévier toujours davantage de son chemin de vie originel et à faire des détours 
toujours plus compliqués pour atteindre la mort-but. Ces détours menant à la 
mort, fidèlement maintenus par les pulsions conservatrices, seraient ce qui nous 



4

offre aujourd’hui l’image des phénomènes de la vie. » (Au-delà du principe de 
plaisir [1919-1920], Œuvre complètes, XV, p. 310)

Peu importe si les choses se sont passées véritablement ainsi. Ce que je veux souligner 
c’est le mode de penser darwinien : des apparitions et disparitions multiples, des voies 
sans issue, jusqu’à ce qu’une forme trouve des circonstances appropriées pour tenir 
plus longtemps, pour pouvoir prendre son temps avant d’atteindre l’issue finale1. Dans 
le cas du rêve, il y a tout un travail que la récapitulation citée plus haut résume à 
grands traits et qui finit par trouver une forme dont la manifestation pourrait se 
concevoir comme une façon spectaculaire de finir. Freud compare le rêve au feu 
d’artifice 

« qui est monté pendant des heures, puis allumé en une minute. » (631)

Outre l’intérêt théorique quant au fonctionnement de l’appareil qu’implique une telle 
conception du rêve, on ne saurait ignorer l’importance qu’a cette conception pour 
l’abord des rêves en séance. Cela devrait attirer notre attention tout particulièrement 
sur le fait que le rêve tel que le rêveur s’en souvient et le raconte n’est que le résultat 
visible d’un processus complexe et d’une durée relativement longue. Raison qui 
s’ajoute à toutes celles que nous avons examinées au chapitre VI, pour ne pas nous 
laisser séduire par le contenu de rêve manifeste2.

Réveil par le rêve — Fonction du rêve.
Ce qui apparaît à Freud du plus grand intérêt théorique est, une fois de plus, un 
phénomène qui semble militer contre l’idée que le rêve est protecteur du sommeil. Ayant 
déjà établi cette propriété du rêve, il ne peut à présent esquiver cette contradiction. 
L’hypothèse se forme tout de suite : cela doit tenir à une question d’énergie, « dont 
l’intelligence nous manque », ajoute-t-il, mais cet ajout semble de pure rhétorique parce 
qu’il avance aussitôt :

« La posséderions-nous [l’intelligence qui manque], nous trouverions alors 
vraisemblablement que laisser faire le rêve et dépenser une certaine attention 
détachée constituent pour lui une économie d’énergie, par rapport au cas où 
l’inconscient devrait être, la nuit, tout autant maintenu dans des limites que 
pendant le jour. […] Le rêver, même s’il interrompt le sommeil plusieurs fois 
dans une nuit, reste compatible avec le dormir. On se réveille pour un moment, 

1. On pense ici aux paroles d’une chanson de Brassens : « ...mourir pour des idées, d’accord, mais de mort 
lente… traînons en chemin ».

2. Mais quelques pages plus loin, Freud va réitérer sa mise en garde contre le fait de confondre le rêve avec 
les pensées latentes (p. 634-635, Note 1).



5

on se rendort tout de suite. C’est comme lorsque, en dormant, on chasse une 
mouche. » (632)

Ces remarques seraient, en elles-mêmes, d’importance assez secondaire, si ce n’est que 
par association avec la mouche que l’on chasse en dormant, Freud est amené à poser 
une question plus intéressante. Au fait, remarque-t-il, on chasse la mouche, mais elle 
revient fréquemment perturber le sommeil, et il faut chaque fois se réveiller brièvement 
pour la chasser à nouveau. Pourquoi le rêve n’en fait-il pas autant ? D’autant plus que 
Freud a « désigné les souhaits inconscients comme toujours en mouvement » (632) et 
qu’il persiste et signe : 

« [Les souhaits inconscients] constituent des voies qui sont toujours praticables, 
chaque fois qu’un quantum d’excitation les utilise. C’est même une particularité 
éminente des processus inconscients que de rester indestructibles. Dans 
l’inconscient, rien ne peut être mené à sa fin, rien n’est passé ni oublié. Nous en 
acquérons la plus forte impression dans l’étude des névroses, spécialement de 
l’hystérie.» (633, italiques ajoutés)

Suivent des remarques plus détaillées sur la dynamique des névroses et leur rapport 
avec le travail de la psychothérapie, qu’on pourra lire à part (633). Pour la théorie du 
rêve, le problème posé par les réveils causés par certains rêves aboutit à formuler une 
fonction précise du rêver :

« Pour chacun des processus d’excitation inconscients il y a donc deux issues. 
Ou bien il reste livré à lui-même et fait alors finalement sa percée quelque part 
apportant à son excitation, pour cette seule fois, un écoulement dans la motilité, 
ou bien il tombe sous l’influence du préconscient, et son excitation est liée par 
celui-ci au lieu d’être éconduite. Or c’est cela qui se produit dans le processus du rêve. 
L’investissement qui, du côté du Pcs, vient au-devant du rêve devenu perception 
[…] lie l’excitation inconsciente du rêve et la rend inoffensive comme 
perturbation. » (633-634, italiques ajoutés)

La fonction – ou, en tout cas, une fonction importante du rêve, telle que révélée par les 
rêves qui réveillent – se précise donc :

« Il a pris en charge la tâche de ramener l’excitation de l’Ics laissée libre sous la 
domination du préconscient ; il éconduit pour ce faire l’excitation de l’Ics, lui sert 
de soupape et garantit simultanément, en échange d’une dépense minime 
d’activité vigile, le sommeil du préconscient. » (634)



6

L’hypothèse du rêve comme protecteur du sommeil est donc sauve, moyennant une 
petite dépense… Mais plus important encore, le rêve se révèle là aussi comme formation 
de compromis, au même titre que les symptômes névrotiques :

« ...Il se met simultanément au service des deux systèmes [Ics et Pcs], en 
accomplissant les souhaits des deux, dans la mesure où ils sont conciliables entre 
eux. » (634, italiques ajoutés)

Mais Freud concède tout de suite qu’il peut y avoir des cas où les souhaits des deux 
systèmes ne sont pas conciliables. Le rêve aboutit alors à un échec. Le rêve est alors 
« interrompu et remplacé par le plein éveil ». (635) Cet échec ne démolit pas la théorie :

« Ce n’est pas là le seul cas où un dispositif, par ailleurs approprié à une fin, 
devient inapproprié et perturbateur dès que quelque chose est changé aux 
conditions de son apparition, et alors la perturbation sert du moins à cette 
nouvelle fin : annoncer cette modification et réveiller contre elle les moyens de 
régulation de l’organisme. » (635)

On pourrait voir dans ce passage quelque chose comme la base matérielle de la 
signification. La perturbation n’est pas que perturbation ; elle se fait signe et par cette 
fonction elle réveille les mécanismes régulateurs de l’organisme. On retrouve ainsi une 
version du principe de base qui régit un grand pan du raisonnement de Freud : il n’y a 
signe et, au-delà, signification que s’il y a excitation, c’est-à-dire la survenue d’un 
événement qui perturbe la quiétude idéale, l’inertie principielle de tout organisme, qui 
est d’être à l’abri de toute excitation, comme il l’écrira dans « Pulsions et destins de 
pulsion » (1915). Inertie qui ne signifie pas immobilité, mais simplement continuité de 
l’état dans lequel on est : rester au repos, si on est au repos, ou poursuivre le 
mouvement uniforme si on est en mouvement uniforme. On peut dire que le rêve, 
quand il est possible, réussit à compenser tant bien que mal pour le dérangement subi 
durant le sommeil, mais qu’il peut arriver qu’il n’y parvienne pas du tout, et c’est le 
réveil.

On voit Freud décrire ici les phénomènes d’un point de vue que l’on pourrait dire 
physiologique, en précisant qu’il sait bien qu’il est en train d’évoquer un « témoin à 
charge contre la théorie du rêve comme accomplissement de souhait » : le rêve 
d’angoisse, qu’il va maintenant affronter.

Le rêve d’angoisse
« Qu’un processus psychique qui développe de l’angoisse puisse de ce fait être 
pourtant un accomplissement de souhait, cela ne comporte plus pour nous de 



7

contradiction depuis longtemps. Nous savons nous expliquer ainsi ce cas 
d’espèce : le souhait appartient à l’un des systèmes, l’Ics, tandis que le système 
du Pcs a rejeté et réprimé ce souhait. » (635-636)

Dans une note de bas de page, ajoutée en 1919, Freud explique mieux ce phénomène. 
La satisfaction du souhait devrait apporter du plaisir, mais « à qui ? » Et là nous avons 
droit à cette observation à première vue étonnante, mais qui l’est moins quand on 
assouplit nos catégories mentales. Cela commence par le fait que d’une part, le rêveur 
est bien celui qui a le souhait ; mais c’est aussi celui qui censure le rêve, ne veut pas y 
reconnaître son souhait, de sorte que la satisfaction reconnue de ce souhait lui cause de 
l’angoisse. Cela donne donc ceci :

« Le rêveur ne peut donc, dans son rapport à ses souhaits de rêve, qu’être 
assimilé à la sommation de deux personnes qui n’en sont pas moins liées par une 
forte communauté. » (636, n. 1)

La mention de « deux personnes », cela peut sembler donner des arguments à ceux qui 
voudraient remplacer le rôle central du refoulement par celui de la dissociation… Or 
on voit que Freud peut facilement s’accommoder de cette image d’un sujet divisé, mais 
dont les deux tendances contradictoires ne le dissocient pas totalement : les deux 
personnes restent « liées par une forte communauté » et de plus, il y a « sommation » 
des « deux personnes », c’est-à-dire addition, comme si c’était des termes assez 
homogènes entre eux pour pouvoir être additionnés (« des pommes avec des 
pommes », comme on dit). C’est le même rêveur qui à la fois souhaite et refuse de 
reconnaître son souhait. La division, la contradiction existe, mais encore faut-il 
admettre que pour se maintenir en tant que contradiction il faut que le rêveur reste 
d’une seule pièce, sans quoi la contradiction s’abolirait. Ici reprend du service 
l’importante mise en garde que nous nous faisons régulièrement : attention à ne pas 
considérer que ces « deux personnes » auxquelles « le rêveur » ( c’est-à-dire un unique 
individu) est « assimilé », sont deux entités distinctes. C’est une fois de plus le 
problème de l’homoncule, du petit bonhomme à l’intérieur. La question de la 
dissociation donne souvent lieu à ce genre de méprise, où le thérapeute se laisse 
prendre par le sentiment de vraiment s’adresser à des personnes distinctes, voire 
multiples, « à l’intérieur » d’une personne apparemment unique. Il convient de rappeler 
ceci, que dans le rêve, ou dans le symptôme, le moi se manifeste en tant que résistance 
contre le refoulé, et que la « personne » devient alors, pour ainsi dire, le champ sur 
lequel se déroule la bataille non entre deux personnages complets, mais entre des 
forces auxquelles nous sommes portés, secondairement, à donner des formes 
anthropomorphes.



8

Détour par les névroses de guerre
Freud retrouve le même problème dans un autre texte de 1919, « De la psychanalyse 
des névroses de guerre », où il avance brièvement que le conflit à la base de celles-ci 
peut se concevoir comme celui entre un « moi-de-paix » (le moi usuel, si l’on veut) et 
un autre moi, un intrus, un parasite « moi-de-guerre » qui expose le sujet à un danger 
de mort contre lequel le moi-de-paix se protège par la fuite dans la névrose 
traumatique. Encore une fois, on croirait voir Freud s’adonner à une reconfiguration 
de sa théorie du conflit, situant celui-ci au niveau du seul moi, d’un moi scindé en deux 
par l’obligation d’aller au combat.

Freud est bien conscient que cette façon de présenter le conflit ne cadre pas avec le 
modèle faisant appel à la libido (aux pulsions) et au refoulement. Il conclut ainsi son 
texte, par ailleurs très bref :

« Dans les névroses traumatiques et les névroses de guerre, le moi de l’être 
humain se défend contre un danger qui le menace de l’extérieur, ou qui pour lui 
est même incarné par une configuration du moi [c’est le « moi-de-guerre » - note 
de D.S.] ; dans les névroses de transfert du temps de paix, le moi donne à sa 
libido la valeur de l’ennemi, dont les revendications lui semblent menaçantes [la 
libido est donc étrangère, extérieure- note de D.S.]. Dans les deux cas, peur du 
moi d’être endommagé : ici par la libido, là par les violences externes. On 
pourrait même dire que dans les névroses de guerre, ce dont on a peur, à la 
différence des névroses traumatiques pures et des névroses de transfert, c’est 
bien d’un ennemi interne. [Renversement de perspective ! La menace extérieure 
se mue en formation d’un ennemi interne !] (Freud, « Introduction à Sur la 
psychanalyse des névroses de guerre, OC, vol. XV, p. 223.)

On voit que Freud remet en mouvement les catégories, joue avec les points de vue : 
pour un observateur, le soldat a peur de l’ennemi extérieur, du danger qui vient du 
dehors. Pour un analyste, ce danger extérieur sera un facteur du conflit interne en tant 
que moi-de-guerre que le moi-de-paix considère comme un ennemi intérieur. Mais 
extérieur ou intérieur, la voie finale commune est de représenter un risque 
d’endommager le moi ; la peur est donc la même. Ce qui conduit Freud à cette 
conclusion :

« Les difficultés théoriques qui font obstacle à une telle conception unificatrice 
ne semblent pas insurmontables ; ne peut-on pas qualifier à bon droit le 
refoulement, qui est au fondement de toute névrose, de réaction à un trauma, de 
névrose traumatique élémentaire ? » (Ibid.)



9

On voit ici la pensée de Freud opérer un second renversement. Non seulement les 
névroses de guerre et les névroses de transfert peuvent s’échanger leur rôle de menace 
extérieure ou intérieure, mais le refoulement lui-même (c’est-à-dire, ce que les névroses 
traumatiques de guerre semblent remettre en question) n’est au fond qu’une névrose 
traumatique élémentaire ! À partir de cela on pourrait entreprendre toute une relecture 
de la théorie des névroses et se rappeler au passage que, selon Freud, le sexuel est 
intrinsèquement traumatique. Freud n’a donc jamais abandonné la piste traumatique 
qu’il réaffirmera bientôt (je rappelle que nous sommes toujours en 1919) avec Au-delà 
du principe de plaisir. Piste sur laquelle on peut bien entendu le suivre, mais à condition 
de ne pas faire l’erreur souvent commise de nos jours de ramener le traumatique à 
l’extérieur ; de ne pas confondre non plus ce qui est extérieur au moi avec « le monde 
extérieur », ni confondre le traumatisme psychique avec un effet direct d’un événement 
se produisant dans ce « monde extérieur ». 

Au fond, l’introduction du « moi-de-guerre » qui parasite le moi familier du soldat, 
cette introduction est là pour nous rappeler, d’une part, que tout traumatisme est 
médiatisé par des processus internes ; d’autre part, que le moi dont il est question n’est 
pas la personne entière, mais une agence au sein de la personnalité, et qu’elle est 
constamment en train de varier selon les besoins du moment, de sorte que plusieurs 
moi coexistent toujours en nous. Il n’y a donc pas lieu de confondre ces nombreux moi 
avec des « personnalités multiples ». Et s’il est entendu que ce qu’on appelle une 
dissociation peut en effet survenir lors d’un événement traumatisant, elle se 
manifestera bien plus par une mise à distance de la conscience de réalité que par un 
« dédoublement de la personnalité ».

Retour au rêve d’angoisse
Freud rappelle au lecteur de L’interprétation du rêve qu’il se passe à propos du rêve, ce 
qui se passe avec les symptômes névrotiques. Si on force un patient agoraphobe, dont 
la phobie sert à lui épargner l’angoisse en lui évitant de reconnaître un désir refoulé, le 
patient aura nécessairement un accès d’angoisse. Il en va donc du rôle des affects et 
Freud rappelle que des affects de plaisir qui auraient pu se développer par la 
satisfaction d’un souhait auront été renversés en déplaisir :

« Le cours des représentations dans l’Ics, livré à lui-même, développerait un 
affect qui avait à l’origine le caractère du plaisir, mais qui, depuis le processus 
du refoulement, revêt le caractère du déplaisir. » (637)

Or, dans le « laisser-faire dont bénéficie le processus du rêve », le cours des 
représentations dans l’Ics se retrouve pratiquement « livré à lui-même ». D’où le danger 
d’un déclenchement d’angoisse si « les motions de souhait réprimées peuvent devenir 



10

suffisamment fortes » (637). Le rêve d’angoisse s’explique ainsi par des facteurs, dit 
Freud, qui sont à l’extérieur du cadre spécifique de la formation du rêve. Freud se dit 
même tenté de renoncer à parler du rêve d’angoisse, parce que cela fait plutôt partie de 
la théorie des névroses. Mais il en profite pour ajouter que comme dans les névroses, 
les sources de l’angoisse dans les rêves d’angoisse ont à voir avec le sexuel. Et il donne 
alors deux exemples, dont un des ses propres rêves, fait quand il était enfant et 
interprété trente ans plus tard, le rêve des « personnages à bec d’oiseau ».

Après avoir rapporté et interprété les deux rêves, Freud fait une observation plus 
générale qui n’a sûrement pas déplu à Jean Laplanche quand il a dirigé la traduction 
de ce volume des Œuvres Complètes :

« Que le commerce sexuel des adultes paraisse inquiétant aux enfants qui s’en 
rendent compte et éveille en eux de l’angoisse, c’est là, suis-je tenté de dire, une 
donnée de l’expérience quotidienne. L’explication que j’ai donnée de cette 
angoisse, c’est qu’il s’agit d’une excitation sexuelle qui, n’étant pas comprise par 
eux, n’est pas maîtrisée, qui se heurte sans doute aussi à une récusation parce 
que les parents y sont impliqués, et qui de ce fait, se transforme en angoisse. » 
(640).

La non-maîtrise, l’aspect énigmatique de la scène primitive, sa récusation empêchent 
de lier l’affect ainsi remué à une représentation capable d’élaborer l’énergie mise en 
marche. D’où l’affect d’angoisse. De la nature du développement d’affect, Freud avait, 
quelques pages auparavant, ceci à dire :

« Celui-ci [le développement d’affect] est considéré comme une opération 
motrice ou sécrétoire, dont la clé d’innervation réside dans les représentations 
de l’Ics. » (637)

Citation que j’ai gardée pour la fin afin de rappeler que nous lisons le chapitre 7 dans 
lequel on s’entend généralement pour reconnaître une réécriture plus 
métapsychologique du Projet de psychologie de 1895. « Opération motrice ou sécrétoire » 
renvoie en effet aux neurones moteurs et aux neurones sécrétoires (dits aussi neurones 
clés) qui, dans le Projet, écoulent pour finir l’énergie d’excitation soit dans une action 
tournée vers le monde extérieur (neurones moteurs) et donnant lieu à un agir, soit dans 
une action tournée vers l’intérieur du corps (neurones sécrétoires) et donnant lieu à 
une somatisation. Cette voie finale commune (motrice ou sécrétrice) était la voie la plus 
directe de l’écoulement de l’énergie, l’autre étant l’élaboration psychique. Dans ce 
Projet Freud proposait en effet deux schémas  que l’on peut considérer comme 
apparentés. Dans le premier, il illustre graphiquement l’idée que la quantité (le 



11

montant d’affect) en 𝛗 se traduit par une « complication » (entendre complexité) en 𝛙, 
(représentée par les embranchements I, II et III dans la partie supérieure du schéma) :

Fig. 1 - La quantité en 𝛗 (à gauche de la barre verticale) donne 
lieu à la complexité en 𝛙

Quelques pages plus loin, Freud trace un schéma du moi où l’on peut reconnaître la 
même disposition générale, avec la complexité en haut et une voie de décharge directe 
pointant vers le bas : 

Fig. 2 - Diagramme du moi (la partie enroulée à droite)

Dans les deux cas, les parties supérieures représentent la capacité de liaison, de 
constitution du sens, d’élaboration, tandis que la branche inférieure représente l’afflux 
de la quantité qui, lorsqu’elle ne trouve pas à se lier, se présente comme une « opération 
motrice et sécrétoire » dont l’éprouvé le plus brut est l’angoisse.

◆


