
SÉMINAIRE « PENSER AVEC FREUD »

Document 52

ANNÉE 2023-2024

RELIRE L’INTERPRÉTATION DU RÊVE

CHAPITRE VII

C- SUR L’ACCOMPLISSEMENT DE SOUHAIT - 2e partie

Dominique Scarfone

Le transfert dans la production du rêve
Le mot transfert refait soudain son apparition sous la plume de Freud à la page 617. 
Freud revient sur le problème du rôle que jouent les restes diurnes; il se dit que 
puisque nous les retrouvons très souvent, ils doivent bien servir une fonction 
importante. Fidèle à sa méthode comparative, il puise dans son expérience avec les 
névroses. Il dit comprendre alors que les restes diurnes sont très nécessaires parce 
que, comme les névroses le lui ont appris:

« ...la représentation inconsciente est absolument incapable en tant que telle 
d’entrer dans le préconscient et qu’elle ne peut y manifester un effet qu’en se 
mettant en liaison avec une représentation innocente appartenant déjà au 
préconscient, en transférant sur elle son intensité et en se laissant recouvrir 
par elle. C’est là le fait du transfert, qui détient l’élucidation de tant 
d’événements frappants dans la vie d’âme des névrosés. » (615-616, 
italiques ajoutés.)

Ce passage mérite qu’on s’y arrête parce qu’il comporte en fait tout un 
programme que nous retrouverons sous la plume de Freud dans ses textes 
métapsychologiques des années 1915. Notons pour commencer cette affirmation 
forte selon laquelle la représentation inconsciente est absolument incapable de 
pénétrer dans le préconscient. Nous la retrouverons examinée par le détail dans 
le texte de la série « Métapsychologie » intitulé « L’inconscient », où Freud 
s’attardera, par exemple, à la question de savoir quelles conditions doit remplir 
une représentation inconsciente pour devenir consciente.



2

Ce rappel nous éclaire sur la conception que se fait Freud de l’inconscient et de 
ses voies d’accès. S’il a pu écrire que l’analyse du rêve est la voie royale vers 
l’inconscient, nulle part il n’affirme que le rêve est l’inconscient ou que son 
analyse ouvre grandes les portes de celui-ci. Les mots importants sont ici 
« analyse » et « vers »; il s’agit d’un cheminement qui, comme on le dit souvent, 
compte plus que l’arrivée. Dans notre parler quotidien, nous pouvons facilement 
oublier que nous n’avons en effet pas d’accès direct à l’inconscient ; que 
l’inconscient demeure une hypothèse. Hypothèse dont on ne peut se passer, mais 
qui reste une hypothèse, nous obligeant à « reconnaître » l’existence d’un 
inconscient (de représentations inconscientes1) à travers ses effets ; ces effets 
perturbent le moi qui se voudrait maître en sa maison.

L’accès direct à l’inconscient étant exclu, Freud a travaillé fort, comme on sait, 
pour « faire parler » le rêve, c’est-à-dire comprendre les rouages par lesquels cet 
événement incongru de la nuit s’avère un compromis entre des processus 
psychiques hétérogènes, dont une partie nous est familière, mais l’autre pas. Le 
chapitre VI de L’interprétation du rêve, que nous avons patiemment étudié l’an 
dernier, nous montre comment il est possible à Freud, en travaillant avec 
méthode – et un peu de génie, faut-il avouer–, d’extraire des informations 
précieuses pour arriver à quelques conclusions utiles.

Pour ma part, ce que je trouve admirable, c’est que Freud ne propose pas une 
myriade de rouages compliqués, mais aboutit pour finir à un ensemble assez 
compact de concepts clairement définis et solidaires entre eux. Comme on l’a vu 
au chapitre VI, l’effort d’analyse de ses propres rêves et de ceux de ses patients 
amène Freud à conclure que les processus à l’œuvre dans la production du rêve 
– les chevilles ouvrières – sont au nombre de quatre : condensation, déplacement, 
prise en compte de la présentabilité et élaboration secondaire. Cette sobriété théorique 
est à souligner ; elle est la marque d’un esprit scientifique qui, suivant le précepte 
de Guillaume d’Occam, ne multiplie pas les concepts inutilement. Ces quatre 
processus sont par ailleurs décrits opérationnellement, c’est-à-dire en nous 
décrivant le comment et non seulement le quoi.

Il importe aussi de remarquer que ces quatre processus ne se situent pas au 
même niveau que le postulat examiné par Freud dans la présente section  et qui 

1. Je néglige ici volontairement le problème que pose l’expression « représentation inconsciente ».



3

dit que le rêve est en définitive un accomplissement de souhait. En fait, les quatre 
mécanismes doivent venir à l’appui de ce postulat. C’est ainsi que Freud invoque 
un transfert qui a lieu entre le « capital » – c’est-à-dire les motions refoulées qui 
contribuent au rêve, mais qui sont impossibles à connaître en elles-mêmes – et 
les images retenues de la journée précédente, les « restes du jour ». Ce transfert 
d’intensité, qu’est-ce d’autre sinon l’œuvre d’un des quatre mécanismes, c’est-à-
dire le déplacement ? On sait que plus tard, encore une fois dans la Métapsychologie 
de 1915, Freud posera qu’une pulsion est représentée psychiquement par deux 
représentants, la représentation et le quantum d’affect. Dans ses textes Le 
refoulement et L’inconscient Freud soulignera que l’affect en tant que tel n’est pas 
refoulé, mais qu’il peut être réprimé2. En fait, on peut dire que l’affect, en tant 
que quantité d’énergie, n’a nul besoin d’être refoulé puisqu’il est aisément 
déplaçable, transférable d’une représentation à une autre.

C’est la même chose qui se passe avec les restes diurnes : l’intensité de la poussée 
d’un souhait refoulé se transfère sur un de ces restes ; il suffit pour cela que ce 
reste s’offre par quelque détail à un rapprochement, par ressemblance (aspect 
iconique) ou voisinage (aspect indiciel), avec le souhait inconscient3. 
Remarquons un point intéressant : quand Freud décrit ce transfert d’intensité, il 
dit du même coup que la représentation inconsciente se laisse recouvrir par la 
représentation préconsciente tirée du reste diurne. Cela conforte ce que nous 
avions développé lorsque nous avons discuté, il y a déjà quelques années, la 
notion d’investissement. On avait alors indiqué qu’on peut voir l’investissement 
de deux points de vue opposés et que le terme allemand Besetzung se prête même 
linguistiquement à ces deux points de vue: soit que la quantité est investie, placée 
(besetz) dans une représentation – c’est le cas du « transfert d’intensité » – ; soit 
qu’une nouvelle représentation vienne recouvrir la représentation inconsciente, à 
la manière d’une nappe qui sert à couvrir (besetz) une table pour les convives.4

2. Voir notre discussion récente sur refoulement et répression – document 51.

3. Je rappelle que icône et indice sont deux catégories de signes dans la classification de Peirce, la troisième 
catégorie étant le symbole linguistique. Pour le rapprochement, voir notre discussion sur le sens des mots 
« détermination » et « surdétermination », notamment dans le document 41 portant justement sur le 
déplacement.

4. Voir les documents 31 et 32 de notre séminaire de l’année 2020-2021.

https://avecfreud.dscarfone.com/wp-content/uploads/2023/08/51-Chapitre-VII-C-Accomplissement-de-souhait-1.pdf
https://avecfreud.dscarfone.com/?p=2120
https://avecfreud.dscarfone.com/?p=1230
https://avecfreud.dscarfone.com/?p=1640


4

Comment ce déplacement d’intensité se laisse-t-il soupçonner ? Par un aspect que 
Freud a détecté plusieurs années auparavant, lorsqu’il a noté le caractère « surfort » 
de certaines représentations ou idées dans les névroses ; représentations, idées, dont 
on ne voit pas au départ pourquoi elles prennent autant d’importance dans l’esprit 
du névrosé. De même, dans le cas du rêve, le déplacement sur une représentation 
« innocente » venant des restes du jour charge celle-ci d’une intensité « d’une 
grandeur imméritée » (617). L’autre possibilité étant que la représentation refoulée 
elle-même se mêle au reste du jour et le déforme, conférant à cette image ordinaire 
un aspect étrange, caractéristique des images de rêve.

Cette capacité de transfert, note Freud, explique à la fois qu’on retrouve dans le 
rêve des références à la journée précédente et que ces restes soient apparemment 
insignifiants. Insignifiants, ces restes le sont bien si on les considère isolément; mais 
c’est là leur « avantage », si l’on peut dire puisque par leur aspect anodin ils passent 
mieux la censure ; ils sont comme la marchandise de peu de valeur sous laquelle le 
contrebandier cache le produit de luxe…

En résumé, les restes du jour

« ...ne font pas qu’emprunter quelque chose à l’Ics lorsqu’ils obtiennent de 
participer à la formation du rêve, à savoir la force de pulsion dont dispose le souhait 
refoulé, mais encore offrent aussi à l’inconscient quelque chose 
d’indispensable, le nécessaire point d’attache pour le transfert… » (p. 618, 
italiques ajoutés)

Noter ici « la force de pulsion (Triebkraft) dont dispose le refoulé » : invitation, d’une 
part, à cesser de concevoir les pulsions comme des « entités » pour n’en retenir que 
l’aspect « force » ou « poussée » ; d’autre part, à considérer sérieusement le fait que 
quelque chose comme un souhait puisse posséder une force de pulsion. Ceci 
contraste avec la lecture que l’on fait souvent, où la pulsion serait quelque chose de 
biologique qui devrait ensuite se « psychiser », sans qu’on puisse expliquer 
comment s’accomplit un tel miracle. On voit, au contraire, que chez Freud un fait 
aussi immatériel qu’un souhait est dit posséder une « force de pulsion ». Bien sûr, la 
clé est ici que ce souhait est refoulé, ce qui demanderait que l’on s’attarde à quelle 
transformation fait référence ce mot de « refoulé » pour qu’il possède une « force de 
pulsion ».



5

Avant de quitter la question des restes diurnes, Freud formule une dernière 
remarque, tout aussi étonnante :

« Il n’y a pas de doute que ce sont eux [les restes du jour] les véritables 
perturbateurs du sommeil, et non pas le rêve, qui s’efforce au contraire de 
prendre le sommeil sous sa protection. » (618)

Je dis que cette remarque est étonnante, parce que, une fois de plus, le sens 
commun nous ferait croire que pour Freud, les perturbateurs par excellence ce sont 
les souhaits (ou désirs) inconscients. Ne vient-il pas de dire, quelques paragraphes 
plus haut, que parfois le « capitaliste » (le souhait inconscient) peut se faire 
entrepreneur (amorcer un rêve) ? Freud semble donc dire à présent que, oui, 
l’entrepreneur du rêve peut être ou bien le moi qui veut continuer à dormir ou bien 
le souhait refoulé qui veut trouver à s’accomplir, mais que dans les deux cas, ce qui 
donne à l’entrepreneur et au capitaliste l’occasion d’entreprendre, ce sont ces restes 
du jour qui ouvrent, pour ainsi dire, le chantier parce qu’un travail de pensée du 
jour est resté inachevé et demande donc à la psyché de continuer à travailler même 
de nuit. Entrepreneur et capitaliste font faire à la psyché du temps supplémentaire, 
et qui plus est, de nuit !

Cela peut sembler un détail, mais concorde avec ce que nous pouvons jeter comme 
second regard sur la théorie des pulsions et du refoulement. On a en effet, à mon 
avis, trop tendance à négliger le rôle des pulsions du moi qui, quand leurs tâches 
restent inaccomplies, comme le suggèrent les restes du jour, persistent à réclamer 
leur dû. Les « pulsions du moi », assimilées par Freud à l’autoconservation, ont été 
l’objet de bien des discussions et peut-être, pour finir, d’un sérieux malentendu. Ce 
malentendu provient du fait que dans la pratique il s’agit en effet, par la mise en place 
du cadre analytique et le recours à la méthode freudienne, de les exclure, ou du moins 
de les mettre entre parenthèses pour laisser jouer le sexuel seul. Mais cette 
exclusion méthodique dans la pratique a fini par les dévaluer dans la théorie, à les 
en exclure également. Or, ici les choses se compliquent passablement, signe qu’il y 
aurait de quoi mener une enquête plus soutenue pour aborder la question dans une 
perspective plus nette. Par exemple, une réflexion sur l’exclusion dont 
l’autoconservation doit faire l’objet dans la mise en place du cadre analytique 
pourrait-elle nous indiquer que, puisqu’il nous faut constamment travailler à 
l’exclure, c’est que l’autoconservation fait bien partie du paysage? Autrement dit, la 



6

psychanalyse devrait constamment tenir compte, même si négativement, de 
l’autoconservation. Et s’il faut en tenir compte, aussi bien l’examiner de plus près. 
Faute de quoi, la pensée psychanalytique présente des failles par où s’engouffrent 
des erreurs théoriques et pratiques.

La façon dont les milieux psychanalytiques ont réagi à l’apparition de la théorie de 
l’attachement est à ce titre emblématique : soit une adoption enthousiaste, au mépris 
de toute précaution épistémologique quant à l’articulation avec la psychanalyse 
proprement dite : certains ont considéré ladite théorie comme partie prenante de la 
psychanalyse, voire son fondement ; d’autres ont manifesté un désintéressement 
sans appel, voire un rejet. Or, ce qui fait l’originalité de la psychanalyse, c’est de se 
situer en position oblique par rapport aux savoirs positifs. Non pour s’y opposer ni 
les importer tels quels, mais pour comprendre en quoi la prise en compte du 
refoulement, de l’Ics, nous les fait aborder sous un angle inédit.

Mais au fait, qu’est-ce qu’un souhait ?
Ayant mis en lumière la force de pulsion d’un souhait refoulé et le transfert possible 
sur des représentations bien innocentes à l’origine, Freud se demande :

« ...Pourquoi l’inconscient dans le sommeil ne peut-il offrir rien d’autre que la 
force de pulsion pour un accomplissement de souhait? La réponse à cette 
question ne manquera pas de jeter une lumière sur la nature psychique du 
souhaiter ; elle sera donnée à l’aide du schéma de l’appareil psychique. » 
(619)

Et, parlant de l’appareil psychique, Freud commence par rappeler que, comme tout 
appareil vivant, il est nécessairement le résultat d’une évolution :

« Nous ne doutons pas que cet appareil lui aussi n’ait atteint sa perfection 
actuelle que par la voie d’un long développement. » (619)

Il fait alors appel, tacitement, à un principe posé dès le début du Projet de 1895, le 
principe d’inertie, soit « la tendance à se maintenir le plus possible sans stimulus ». 
C’est un principe auquel Freud se référera constamment, que ce soit en 1915 dans 
Pulsion et destins de pulsions ou en 1920, dans Au-delà du principe de plaisir. C’est un 
principe qui, comme tout principe, ne peut être posé que théoriquement parce que 
« la nécessité de la vie » obligera bientôt l’organisme à lui désobéir. Cette nécessité 



7

de la vie, ce sont les « grands besoins corporels » – besoins internes que Freud 
appellera « pulsions d’auto-conservation » ; p. ex. la faim, la soif– et qui donnent « le 
coup d’envoi » au développement de l’appareil psychique. Celui-ci est en effet 
contraint de renoncer à son inertie et chercher dans l’environnement la réponse à 
ses besoins.

Il convient ici de suivre le raisonnement de Freud pas à pas :

•Le besoin interne crée une excitation ; 

• celle-ci va chercher à s’écouler (selon le principe d’inertie) dans la motilité –
« modification interne » ou « expression d’émotion » ;

•Exemple : L’enfant affamé va crier ou gigoter, en désaide ;

•Mais cela ne change rien à la situation ; l’excitation interne n’est pas un 
stimulus momentané, mais une force à l’action continue ; [Soulignons que 
« excitation d’origine interne » et « poussée continue » sont les deux critères qui 
définiront une pulsion dans Pulsion et destins de pulsions (1915).]

•Un tournant ne peut intervenir que si, par une voie quelconque – chez l’enfant au 
moyen d’une aide étrangère – est vécue l’expérience de satisfaction.

•Un constituant essentiel de cette expérience vécue est l’apparition d’une certaine 
perception (ex. nourriture) 

•dont l’image mnésique (Erinnerungsbild) reste désormais associée à la trace 
mémorielle (Gedächtnisspur) de l’excitation de besoin. 

Images mnésiques, traces mnésiques
Notons au passage les appellations différentes : image mnésique de la perception de 
la nourriture, mais trace mémorielle de l’excitation du besoin. Il y a lieu de penser 
que ces termes différents ne sont pas choisis au hasard. D’une part, les images, 
Freud les a toujours considérées comme ayant leur origine dans la perception du 



8

monde extérieur. Tout ce qui est représenté a jadis été perçu5. D’autre part, on ne 
saurait avoir une image de l’excitation causée par le besoin (sauf par un recours à 
des métaphores se rapportant à des perceptions autres), mais on en garde sûrement 
la trace. Ainsi, on ne peut reproduire dans sa mémoire la sensation de faim, à moins 
d’être actuellement affamé. Cette différence entre image mnésique et trace 
mnésique, bien que Freud ne l’ait pas élaborée explicitement, est repérable à travers 
toute son œuvre.

Dans un autre ordre d’idées, on peut remarquer que la description de l’association 
entre l’image de la nourriture et la trace de l’excitation ressemble beaucoup à un 
conditionnement auquel le grand chercheur russe Pavlov travaillait entre 1890 et 
1900, c’est-à-dire pratiquement à la même époque ! Mais comme nous allons tout 
de suite le voir, Freud atterrira ailleurs que dans une psychologie du 
conditionnement.

En effet, quel rapport entre tout ce développement qui va du besoin à l’image 
mnésique de ce qui satisfait le besoin ? C’est que, dit Freud, quand le besoin se 
présentera de nouveau, l’association ainsi établie entre besoin et image retenue de la 
perception satisfaisante fera en sorte que la motion psychique provoquée par le 
retour du besoin réveillera cette image.

« Une telle motion est ce que nous appelons un souhait. » (620)

Cela donne à penser. Nous notons que ce qui s’appelle souhait n’est pas une 
formulation de pensée du genre « Mon Dieu, faites que… », mais que c’est 
l’apparition même de l’image mnésique qui satisfait le besoin ! C’est une sorte de court-
circuit entre le manque et sa satisfaction imaginaire. Il n’y pas de hiatus entre le 
besoin et la formulation d’un vœu, mais présentation par le plus court chemin de la 
réponse au manque, avec pour seul défaut que la réponse est immatérielle : c’est la 
retrouvaille de la perception, mais sans la chose qui, dans un premier temps, avait 
donné lieu à cette perception. Or,

« ...la réapparition de la perception est l’accomplissement de souhait... » (620, 
italiques ajoutés)

5. Voir Freud (1925) La négation, OCP vol. XVII, p. 169.



9

On voit donc que tout se déroule sur un plan que l’on pourrait dire virtuel, 
purement psychique, sans égard pour un référent externe. D’ailleurs Freud précise 
encore plus son idée :

« ...et le plein investissement de la perception à partir de l’excitation de besoin 
est la voie la plus courte menant à l’accomplissement de souhait. »

On aura compris que quand Freud parle de l’investissement de la perception, il 
veut dire de l’image mnésique laissée par la perception ; mais il veut sans doute dire 
aussi le plein investissement de l’appareil de perception, où l’on reconnaîtra le « transfert 
d’intensité » que nous avons discuté au début du présent document. L’intensité de 
l’investissement est telle qu’elle donne lieu à un halluciner.

Pour comprendre le rapport avec le rêve, il faut suivre encore une fois de près le 
raisonnement de Freud :

•Il doit d’abord poser que l’appareil psychique, avant que son évolution soit 
complète, a déjà été dans un « état primitif » dans lequel cette voie, ce court-
circuit dont nous venons de parler, était effectivement parcouru et donnait 
lieu à l’hallucination. Cela visait une identité de perception, c’est-à-dire revoir 
les lieux, les personnes, les choses, bref les coordonnées perceptibles de 
l’expérience de satisfaction.

•Il pose ensuite que durant le sommeil, la « vie nocturne » remet l’appareil 
dans cet état primitif qui autrefois régnait même à l’état de veille, ce qui lui 
fait résumer :

« Le rêver est un morceau de la vie d’âme enfantine surmontée » (621)

En chemin vers cette conclusion très sommaire, il aura discuté de comment, selon 
lui, dans la vie éveillée, le sujet peut ne pas rester captif de la reviviscence 
hallucinatoire. C’est que, dit-il, avec la seule hallucination, la satisfaction 
n’intervient pas, le besoin persiste, et l’organisme s’épuiserait à maintenir 
l’investissement interne de l’appareil perceptif (investissement de l’image mnésique 
qui donne l’hallucination) aussi fort que l’investissement externe (que la perception 
effective du monde extérieur). (620)



10

Freud pose alors qu’il faut qu’intervienne, toujours dans la vie éveillée, une 
inhibition de cette tendance hallucinatoire, œuvre d’un « deuxième système », qu’il 
ne nomme pas, mais que l’on peut aisément reconnaître : c’est un système, dit-il, qui 
« domine la motilité volontaire », ce qui est manifestement l’attribut particulier que 
Freud reconnaît toujours au moi. Ce deuxième système rend possible l’examen de 
réalité. On notera que, par contraste, l’hallucinatoire reprend ses droits parfois dans 
des moments transitoires de la vie éveillée, mais plus souvent durant le sommeil et 
dans le cours d’une psychose. Dans les deux cas, le moi a, en quelque sorte, rompu 
les amarres avec la réalité extérieure, suspendant tout « examen de réalité ». 

Cette « rupture » doit toutefois elle-même être définie : que signifie-t-elle, comment 
se produit-elle ? Le lien essentiel que Freud établit entre la notion de moi et le 
contrôle de la motilité peut servir d’indice, mais à condition de ne pas s’en tenir à un 
rapport brut. Dans le cours des nos recherches sur le sujet, Marie Leclaire et moi 
avons conclu qu’il fallait prendre en compte l’existence de deux types de traces 
mnésiques, les traces perceptives et les traces motrices. Freud avait bien proposé 
dans le Projet ces deux types de traces, mais sans faire usage de cette dualité dans 
une définition de l’examen de réalité (épreuve de réalité) et en ne s’en tenant qu’à 
une conception empirique du genre « si l’objet suit mon mouvement, il est 
halluciné », ce qui ne résout en fait rien6. 

Cela nous ramène au chapitre sur la régression. L’absence de motricité effective 
durant le rêve, dit Freud, conduit à la régression topique vers le pôle perceptif. 
Peut-être, mais dans ce cas qu’en est-il de l’hallucination chez un sujet psychotique 
libre de bouger autant qu’il veut ? Si on se rapporte au contraire au plan des traces 
mnésiques, on se rend compte qu’elles peuvent être réactivées ensemble ou 
séparément. Les traces perceptives seules, si elles ne sont pas accompagnées de la 
réactivation de la mémoire motrice, donnent lieu à l’hallucination. Souvenons-nous 
que Freud attribue au moi le contrôle de la motricité. Qu’est-ce à dire ? Le moi 
pourrait-il en définitive être conçu comme « mémoire motrice » ? On pourrait le 
penser, puisque les traces motrices sont sans aucun doute nécessaires au contrôle de 
la motricité. C’est ce qui nous permet de poser que si les traces motrices sont 
réactivées en même temps que les traces de la perception, ce qui revient à dire que le 
moi est présent et actif, alors l’hallucination est inhibée, et cela, peu importe si le sujet lui-

6. Leclaire M. et Scarfone, D. (2000) Vers une conception unitaire de l’épreuve de réalité, Revue française de 
psychanalyse, vol. LXX, 3, p. 885-912. Article disponible dans la section « Documents » du site web.

https://avecfreud.dscarfone.com/wp-content/uploads/2017/01/LeclaireScarfone-VersUneConception-RFP.pdf


11

même est capable ou non de bouger (pensons par exemple à un sujet quadriplégique… il 
peut bien entendu rêver qu’il marche, mais, d’ordinaire, à l’état de veille, il n’hallucine 
pas la chose).

Rêve et psychopathologie
La question du rapport à la réalité occupera Freud plusieurs fois encore au cours de 
son œuvre. Notamment en 1911, avec ses « Formulations sur les deux principes de 
l’advenir psychique » de même qu’avec le texte sur le Président Schreber, puis de 
nouveau avec deux courts textes de 1924, intitulés « Névrose et Psychose » et « La 
perte de réalité dans la névrose et la psychose. » Mais déjà dans les pages finales de 
la section que nous étudions, il se préoccupe de la question de l’hallucination à l’état 
de veille. Cela lui permet, dit-il, de tenter de compléter l’échafaudage théorique, 
puisque l’étude du rêve n’est après tout qu’un moyen de se faire une meilleure idée 
du fonctionnement psychique en général.

Après avoir affirmé que « le rêver est un morceau de la vie d’âme enfantine 
surmontée » (621), Freud évoque aussitôt les psychoses où ce mode de travail 
s’impose aussi à l’état de veille.

« Les motions de souhait inconscientes aspirent visiblement à s’affirmer aussi 
dans la journée, et le fait du transfert, de même que les psychoses, nous 
enseigne qu’elles voudraient, par la voie traversant le système du 
préconscient, pénétrer jusqu’à la conscience et parvenir à la domination de la 
motilité. » (621, italiques ajoutés)

Notons d’abord la continuité, à première vue surprenante, entre transfert et 
psychoses ; non que le transfert soit un phénomène psychotique (quoique, comme 
nous savons, il y a les transferts délirants), mais que tous deux, transfert et 
psychose, renvoient à une même tendance de base : les motions de souhait Ics 
cherchent à se frayer une voie vers la motilité, c’est-à-dire vers la possibilité d’agir 
effectivement pour l’obtention de la satisfaction.

Notons du même coup que Freud pose ainsi un conflit permanent entre ces motions 
inconscientes et le moi, une compétition incessante pour qui commandera la 
motilité. Le moi, ici, ne désigne  pas le sujet conscient de lui-même et qui délibère ; il 
lui suffit d’être cet ensemble de traces assez solidement frayées entre elles décrit 



12

dans le Projet, ensemble qui impose de par sa seule présence un « investissement 
latéral » aux processus psychiques, et inhibe ainsi leur libre écoulement. Soulignons 
une fois de plus le caractère « darwinien » de compétition impersonnelle entre 
tendances opposées.

Durant le sommeil, pourtant, il est possible au moi de baisser la garde, précisément 
parce que de motilité il n’y a point. La « censure critique » entre Ics et Pcs peut donc 
se relâcher « L’état de sommeil garantit la sécurité de la forteresse à garder » (622). 
Mais ce fait attire aussitôt l’attention sur les conditions de la vie éveillée, quand un 
tel relâchement de la censure n’est pas dû au sommeil, mais à un état pathologique, 
état qui peut par ailleurs comporter un « renforcement pathologique des excitations 
inconscientes » ; celles-ci 

« se soumettent alors le Pcs [et] dominent à partir de lui nos paroles et nos 
actions, ou bien, obtiennent par contrainte la régression hallucinatoire […] 
Cet état, nous l’appelons psychose. » (622)

Ces considérations établissent donc une base comparative, entre rêve et psychose, 
permettant de tirer des règles plus générales, pour « construire l’échafaudage 
psychologique » (622).

Une de ces conclusions générales est de pouvoir 

« conférer au souhait la valeur d’unique force de pulsion psychique pour le rêve » 
(622, italiques ajoutés).

Les italiques soulignent à nouveau le fait que le souhait en tant que tel est une force 
de pulsion psychique. Mais je note au passage que Freud ne dit pas « souhait 
inconscient » ou « souhait refoulé », mais simplement « souhait ». Nous verrons 
bientôt pourquoi.

Autre conclusion permise : le rêve est à ranger « dans un ensemble qui peut 
englober aussi d’autres formations psychiques » (622-623). En effet, si un système 
Ics existe, le rêve ne saurait en être la seule manifestation : 

« Il doit bien y avoir encore d’autres formes d’accomplissements de souhait 
anormaux que le rêve. » (623) 



13

Freud se tourne cette fois vers les psychonévroses et invoque son expérience 
clinique pour affirmer que les symptômes de ces névroses aussi sont un 
accomplissement de souhait Ics.

Nous sommes ainsi ramenés à ce que je notais à l’instant, que Freud n’a mentionné 
que « le souhait », sans le qualifier, comme unique force de pulsion. C’est que, 
parlant des névroses, il se ravise et précise que les symptômes résultent en définitive 
d’un compromis entre les souhaits Ics et la formation réactionnelle contre celui-ci. 
C’est écrit dans une note ajoutée en 1914, mais Freud avait exprimé la même idée 
dans le texte de 1900, quelques lignes plus loin :

« Le symptôme n’est pas seulement l’expression d’un souhait inconscient 
réalisé ; il faut encore que s’y ajoute un souhait provenant du préconscient, 
qui s’accomplit par le même symptôme… » (623).

Une telle conception du symptôme et du rêve comme formés par des contributions 
venant de deux côtés, Freud l’avait d’ailleurs déjà posée dès les Études sur l’hystérie, 
quand il parlait du symptôme comme un infiltrat, c’est-à-dire le résultat d’une 
interpénétration d’éléments relevant de l’inconscient et d’éléments provenant du 
moi, et où « c’est la résistance qui représente l’élément infiltrant »7.

Fort bien ! Mais alors, cela veut-il dire que le rêve, lui, ne connaît pas un tel conflit 
entre le souhait Ics et le souhait Pcs ? Au niveau des contenus, peut-être pas, mais il 
y a quand même le conflit entre le souhait Ics et le souhait de continuer à dormir. 
D’où, à nouveau, le recours au rêve de l’enfant qui brûle. Le père fait un rêve qui 
d’une part prolonge la vie de l’enfant, mais d’autre part essaie de préserver l’état de 
sommeil…

◆

7. Freud (1895) « Psychothérapie de l’hystérie », in Études sur l’hystérie, Paris, PUF, p. 235.


