
SÉMINAIRE « PENSER AVEC FREUD »

ANNÉE 2023-2024

RELIRE L’INTERPRÉTATION DU RÊVE

Document 51

CHAPITRE VII

C- SUR L’ACCOMPLISSEMENT DE SOUHAIT - 1ère partie

Dominique Scarfone

Freud a déjà consacré un court chapitre au rêve comme accomplissement de 
souhait (Chap. III), mais il s’agissait alors de documenter cette affirmation qui 
clôturait le chapitre II, où il avait analysé le rêve dit « de l’injection à Irma » :

“Une fois achevé le travail d’interprétation, le rêve s’avère être un 
accomplissement de souhait.” (156)

À présent, il s’agit plutôt de discuter de cette thèse si simple en apparence, de la 
théoriser. C’est l’autre rêve désormais célèbre, le rêve de l’enfant qui brûle, qui va lui 
servir d’amorce. Si ce rêve compte pour Freud, c’est parce que, selon toute 
apparence, il milite contre la « doctrine de l’accomplissement de souhait ». Freud, 
comme il le fera souvent, choisit d’affronter la contradiction, de partir du contre-
exemple, ou de ce qui semble tel, pour mieux affermir sa position:

« [L]e père tire de la lueur qui atteint son œil, alors même qu'il dort, la 
conclusion inquiète qu’un cierge est tombé et a pu mettre le feu au cadavre ; 
cette conclusion, il la transforme en un rêve, en lui faisant revêtir une 
situation qui frappe les sens et en la mettant au temps présent. Quel rôle 
l'accomplissement de souhaits joue-t-il là, et comment pourrait-on donc aller 
jusqu'à méconnaître ici la surpuissance de la pensée qui se prolonge à partir 
de l'état de veille ou bien qui est suscité par la nouvelle impression 
sensorielle ? » (604)



2

Dans l’immédiat, Freud ne trouve rien à redire à ses propres objections et il en 
conclut qu’il faut réfléchir davantage à la question de l’accomplissement de souhait. 

Il propose d’abord qu’au plan manifeste, on peut diviser les rêves en deux groupes: 
ceux qui se présentent ouvertement comme satisfaisant un souhait (cas typique des 
rêves d’enfants, mais qui semblent pouvoir se rencontrer aussi chez les adultes) ; 
d’autres dont l’accomplissement de souhait est méconnaissable, œuvre de la 
censure/déformation.

Il se demande alors d'où provient le souhait dans chaque rêve. Et tout d’abord, 
pour que cette question, ce « d’où?» soit possible, il faut bien postuler une 
opposition « entre la vie diurne devenue consciente et une activité psychique restée 
inconsciente qui ne peut se rendre décelable que pendant la nuit. » Notons, avec le 
mot «restée» que Freud postule non seulement deux activités psychiques, mais aussi 
l’ordre de leur apparition: la vie psychique diurne est devenue consciente, la vie 
psychique nocturne est restée inconsciente.

Trois origines possibles du souhait sont proposées. Les deux premières apparaissent 
à l’intersection, pourrait-on dire, entre vie psychique diurne et nocturne: 

1- Souhait excité dans la journée par des circonstances externes et resté en suspens: 
souhait reconnu, mais non liquidé. Dans le modèle théorique de l’appareil 
psychique il se situe dans le Pcs. Exemple: le rêve de la petite fille « qui prolonge le 
tour sur le lac interrompu pendant la journée » (606, rêve rapporté en p. 164).

2- Souhait apparu durant la journée, mais rejeté; il reste non liquidé, mais aussi 
réprimé (unterdrückter; notons que Freud ne dit pas « refoulé »). Dans le modèle 
tripartite de l’appareil, il a été repoussé vers l’Ics. Exemple, le rêve « pour toute 
commande ultérieure, indiquer le numéro » (606).

La troisième ne concernerait que la vie psychique nocturne:

3- Souhait sans relation avec la vie diurne, qui n’entre en mouvement que la nuit 
venue, à partir du réprimé (Unterdrückten). Dans le schéma, Freud ne le situe pas 
précisément, mais il le dit « absolument incapable de passer au-delà du système de 
l’Ics. » (605) Nombreux exemples parmi les rêves analysés.

4- Il s’avère toutefois que, comme les trois mousquetaires, les trois origines sont au 
nombre de quatre... En effet, une quatrième source est la motion de souhait 
« actuelle », surgie durant le sommeil lui-même, par exemple en réponse au stimulus 



3

de la soif, ou au besoin sexuel. Noter ici qu’il s’agit du besoin sexuel au sens 
« actuel », c'est-à-dire au sens de l’excitation du moment, et ne se confond pas avec 
ce qui s’appellera plus tard le sexuel infantile. Non pas qu’il n’y ait aucun rapport 
entre les deux, mais pour le moment Freud s’en tient au fait observable: il y a une 
excitation sexuelle du dormeur, analogue à l’excitation causée par la soif, ou le froid, 
qui toutes peuvent se trouver représentées dans un rêve. Comme on le voit, Freud 
ne mêle pas ici à ses observations la théorie qu’il dérivera plus tard de la réflexion 
sur ces observations. Cela est très important pour la solidité de son propos.

La conclusion générale est qu’un rêve peut être suscité par des souhaits de 
provenances diverses : « Ainsi tous les souhaits semblent avoir d’abord même 
valeur et même pouvoir pour la formation de rêve. » (606)

Deux remarques

Deux « détails » attirent ici l’attention. Le premier, déjà souligné, c’est l’usage du mot 
«réprimé» (unterdrückter dans l’original allemand). C’est une expression que Freud 
emploie rarement et qui, faut-il souligner, n’est pas l’équivalent exact de refoulé1. La 
répression est une opération plus générale que le refoulement. Selon le Vocabulaire 
de Laplanche et Pontalis, le refoulement serait une des formes possibles de la 
répression. Mais en un sens plus restreint, la répression diffère du refoulement soit 
par le caractère conscient de l’opération, le contenu devenant alors préconscient; la 
répression peut être obtenue par inhibition ou suppression d’un affect. On peut 
alors se demander pourquoi, dans les passage que nous examinons, Freud emploie 
le mot Unterdrückung (répression) et ses dérivés au lieu de Verdrängung 
(refoulement). Une réponse simple serait qu’il ne s’agit que d’une variation de style. 
Après tout, puisque le refoulement est un cas particulier de la répression, il en a le 
bien le droit. Mais entre alors en ligne de compte l’autre détail : c’est que, dit Freud, 
le troisième type de souhait « est absolument incapable de passer au-delà du 
système de l’Ics. » (605)

Ici, il faut suivre patiemment son propos. Comme déjà signalé, Freud ne dit pas 
clairement que la source se trouve dans système Ics; il dit que la motion de souhait est 

1. À ce sujet, on peut être induit en erreur par le fait que « refoulement » (Verdrängung) se dit en 
anglais « repression », tandis que le terme français « répression » (Unterdrückung) se dit en anglais 
« suppression ».



4

« absolument incapable » d’aller au-delà de l’Ics. Se pourrait-il alors qu’elle ne soit pas 
« réprimée » mais, plus précisément, refoulée ? Si c’est le cas, qu’est-ce que cela nous dit 
de plus ? Je suis porté à penser que lorsque Freud emploie le verbe « réprimer » plutôt 
que « refouler », c’est parce qu’il pense à quelque chose ayant déjà franchi les limites de 
l’Ics et ayant été « repoussé » dans un deuxième temps. Dans ce cas on parle bien sûr 
de refoulement secondaire, qui peut bien être un cas particulier de la répression. Mais 
alors, cela dit aussi que dans le cas de ce qui « est absolument incapable de passer au-
delà du système de l’Ics », la question de le repousser ou de le réprimer ne se pose tout 
simplement pas: on ne saurait repousser ce qui ne s’est pas encore avancé au-delà de 
l’Ics. 

Que gagnons-nous à faire cette distinction? Je crois que nous y gagnons une meilleure 
compréhension de la différence entre refoulement primaire et refoulement secondaire, 
même si Freud est loin, en cette année 1899, d’utiliser ces termes (il le fera en 1915). 
Ce qu’on peut en déduire, c’est que le refoulement secondaire est bien un cas 
particulier de répression, mais que l’idée de réprimer ou de repousser ne tient plus 
lorsqu’il s’agit du refoulé primaire ou originaire. Le refoulement originaire correspond 
plus exactement à la définition désormais familière de la « lettre 52 » (lettre à Fliess du 
6 décembre 1896) : un défaut de traduction et non une répression de ce qui a déjà été 
traduit.



5

Retour au texte

À la conclusion que tous les souhaits ont la même valeur, Freud oppose aussitôt une 
objection. S’il ne fait pas de doute que dans les rêves d’enfants un souhait non 
liquidé de la journée suffit à susciter un rêve en lien avec lui, il faut noter que 
justement, c’est le souhait d’un enfant, c'est-à-dire « possédant cette force propre à 
l’infantile » (606). C’est ce qui lui fait douter que la même chose puisse se produire 
chez les adultes: 

« Je doute tout à fait qu’un souhait non accompli dans la journée suffise chez 
un adulte à créer un rêve. Il me semble bien plutôt qu’avec la domination 
progressive de notre vie pulsionnelle par l’activité pensante, nous renonçons 
de plus en plus à la formation ou à la conservation, tenues pour inutiles, des 
souhaits aussi intenses que ceux que connaît l’enfant. » (606)

Certes, des variations sont possibles à ce sujet selon les individus, mais Freud est si 
convaincu de ce qu’il vient d’écrire qu’il formule ensuite une règle générale: Le 
souhait issu du conscient joue certes une part, mais le rêve ne se produira que si ce 
souhait reçoit un renforcement venu de l’inconscient –  et nous avons vu à la section 
précédente  (B) que cela signifie justement le renforcement par l’infantile. Les souhaits 
diurnes des adultes ne gardent donc pas leur force durant le sommeil comme le font 
ceux des enfants, mais l’infantile inconscient peut leur apporter le supplément 
nécessaire pour la production d’un rêve. La règle s’énonce comme suit:

« Je me représente que le souhait conscient ne devient l’excitateur du 
rêve que s’il réussit à éveiller un souhait inconscient ayant un énoncé 
semblable, par lequel il se renforce. » (607)

Notons ici une fois de plus l’allure de sélection darwinienne du processus posé par 
Freud: des souhaits conscients non accomplis, il peut y en avoir autant qu’on veut, 
mais ne se retrouvera à la source d’un rêve que celui possédant une similitude, un 
point commun avec un souhait inconscient. Nous retrouvons ainsi les notions de 
détermination et de surdétermination que nous avons discutées dans le document 47, à 
propos de la section A du chapitre VII. On voit ici encore que le souhait qui amorce 
la formation d’un rêve doit avoir des déterminations multiples (surdétermination).

Cela donne aussi à Freud l’occasion de dire comment il conçoit les souhaits 
inconscients:



6

« toujours en mouvement, toujours prêts à parvenir à se procurer une 
expression, lorsque l'occasion s’offre à eux de s'allier à une motion venant du 
conscient, à transférer leur grande intensité sur celle, moindre, de cette 
dernière. » (607; cf. aussi la note de bas de page.)

Jolie description du régime des processus primaires caractérisant l’inconscient; 
description qu’il faudrait, me semble-t-il, toujours garder à l’esprit: le mouvement 
constant, la grande disponibilité aux alliances et aux transferts d’intensité. Garder à 
l’esprit, donc, que l’inconscient n’est pas une archive poussiéreuse, mais, pour 
paraphraser Derrida, une archive « enfiévrée ». Un ensemble en mouvement qui 
répond toujours « présent ». On pourrait aussi attribuer à ces souhaits inconscient 
un caractère pulsionnel. Non pas pour établir une parfaite identité entre souhait et 
pulsion, puisque ce sont là deux catégories nettement distinctes. Mais on peut 
néanmoins voir le prolongement de la notion de pulsion dans ce caractère « toujours 
en mouvement » du souhait inconscient. La pulsion n’est pas une entité à situer à 
côté du souhait, mais une quantité de mouvement qui peut se manifester ou bien en 
tant qu’affect, ou bien en tant qu’état du souhait «toujours en mouvement», ou 
encore en tant que caractère «surpuissant» d’une représentation, par exemple dans 
la névrose de contrainte, etc.

Le « toujours en mouvement » des souhaits Ics, Freud le répète quelques lignes plus 
loin, en ajoutant que ces souhaits sont « pour ainsi dire immortels » et il redouble à 
leur propos les allégories: comme des Titans qui, ensevelis, peuvent encore faire 
trembler la terre, ou (dans la note de bas de page) comme les ombres du monde 
souterrain dans l’Odyssée, qui « s’éveillent à une vie nouvelle dès qu’elles ont bu du 
sang ». (607, note 1.)

Si donc, au Chapitre III, Freud s’était convaincu que les rêves sont des 
accomplissements de souhait sur la base d’observations empiriques, c'est-à-dire vu 
les résultats de ses analyses de rêves, on le voit ici théoriser ses observations et en 
tirer une conception des actes psychiques inconscients. Il opère du même coup un 
raccordement avec l’expérience de l’analyse des névroses. Il en vient ainsi à écarter 
ce qu’il disait précédemment, que la provenance des rêves serait indifférente, et 
déclare plutôt ceci:

« le souhait qui trouve sa présentation dans le rêve, ne peut être qu’un 
souhait infantile. » (608)



7

Autrement dit, chez l’adulte, les souhaits qui persistent de la journée précédente ne 
sont que des prétextes, des amorces, ayant un rôle comparable « au matériel des 
sensations actuelles durant le sommeil » (608). Le vrai souhait dont il vaut la peine 
de s’occuper, c’est le souhait infantile parce que c’est lui, pourrait-on ajouter, qui est 
l’objet de la déformation inhérente à la production des rêves qui nous poursuivent, 
c’est lui qui donne aux rêves leur caractère énigmatique. Et Freud d’ajouter: 

« Je sais que cette vision des choses n’est pas démontrable de façon générale; 
mais j’affirme qu’elle est fréquemment démontrable, même là où on n’aurait 
pas supposé cela, et elle n’est pas réfutable de manière générale. »

Cela dit, Freud sent le besoin de ne pas complètement disqualifier les processus 
préconscients et il procède alors à une nouvelle liste, celle des motions de pensée 
diurnes se prolongeant dans le rêve (608-609):

1- ce qui, pendant la journée, de par un empêchement fortuit n'a pas été 
mené à sa fin ;

2- ce qui, de par l’engourdissement, de notre force de pensée est non liquidé, 
ce qui est non résolu;

3- ce qui, au cours de la journée, a été repoussé et réprimé;

S’ajoute ce que Freud qualifie de « puissant quatrième groupe » :

4- ce qui, à longueur de journée, a été mis en mouvement dans notre Ics par 
le travail du préconscient ; 

et enfin, un cinquième groupe : 

5- les impressions de la journée indifférentes, et pour cela restées non 
liquidées.

De ces groupes, Freud indique que ce sont des restes de la vie diurne dont les 
« intensités psychiques » s’introduisent dans l’état de sommeil et « luttent pour 
s’exprimer » (notons une fois de plus le darwinisme). Leur expression est modifiée 
par l’état de sommeil qui comporte une modification dés investissements dans le Pcs, 
tandis que rien de l’Ics n’est modifié par le sommeil. On retrouve ainsi le modèle des 
deux courants psychiques examinés dans le document précédent (50), dont l’un (le 
courant diurne) est interrompu, laissant toute la place à l’autre. Cet autre courant, 
Ics, on ne le dira pas « nocturne », puisqu’il est toujours présent, de jour comme de 



8

nuit. C’est une autre façon de concevoir ce qui nous faisait dire récemment que le 
mode hallucinatoire est le mode de base et qui est d’ordinaire inhibé par les 
processus diurnes. 

Comme on le voit, l’étude du rêve nous informe aussi sur la vie éveillée et sur le fait 
que, dans des moments de relâchement de l’attention, le mode hallucinatoire se 
glisse inopinément dans notre vécu; pas nécessairement sous la forme d’une pleine 
hallucination, mais à travers tous ces petits incidents: rêveries diurnes, illusions 
visuelles ou auditives, lapsus… Les fantômes psychiques, les « ombres 
souterraines », ne sont certes pas aussi bien abreuvées que durant le sommeil, mais 
elles sont là, constamment en mouvement, toujours prêtes à entrer en scène dès 
qu’une résonance est possible avec des événements de la vie éveillée.

Freud illustre cela en reprenant un de ses rêves (Otto a les signes de la maladie de 
Basedow— une hyperthyroïdie). Ce rêve semble à prime abord refléter non un 
souhait, mais un inquiétude du jour précédent. C’est à travers une identification à 
l’un des personnages du rêve que Freud retrouve le souhait implicite. Il l’explique 
ainsi:

« Il fallait que je sois toujours prêt, dans l’Ics, à l’identification avec les 
professeur R., car par elle s’accomplissait un des immortels souhaits 
d’enfance, ce souhait qu’est la soif des grandeurs. » (610)

Soulignons « toujours prêt à l’identification » et « immortels souhaits d’enfance » : 
cela aussi nous suggère une conception de l’inconscient bien éloignée de celle des 
métaphores spatiales. En continuité avec la notion de l’hallucinatoire de base, il faut 
se représenter les motions inconscientes comme constamment à l’œuvre, comme un 
« mouvement brownien » de particules toujours à la recherche de voies pour 
l’expression et trouvant ces voies dans des dispositions tout aussi permanentes de la 
part inconsciente du moi (dans l’exemple du rêve de Freud, l’être toujours prêt à 
l’identification avec un célèbre professeur). Et d’ailleurs, le « puissant quatrième 
groupe » mentionné plus haut est formé de ce qui, partant du travail du 
préconscient durant la journée, met constamment en mouvement tant de choses de 
l’Ics. Jamais rien de statique, donc, dans l’appareil de l’âme. Quand Freud parlera 
plus tard de fixations à des stades libidinaux, il faudra par conséquent se demander 
de quelle fixité il est question. Peut-être faudra-t-il les considérer comme ayant 
seulement l’apparence de points d’arrêt et se les représenter plutôt comme des 
ronds-points où le processus psychique qui s’y engage ne trouve pas la sortie et 



9

continue à tourner en rond autour d’un problème difficile ou impossible à élaborer. 
C’est ce mouvement circulaire qui donne le change pour une immobilisation mais 
qui nous deviendra familier avec la notion de contrainte de répétition.

C’est, me semble-t-il, à partir d’une telle conception que Freud est capable de 
déceler le souhait inconscient là où il ne semble y avoir que de l’inquiétude:

« La pensée du jour, qui en soi n’est pas un souhait, mais au contraire une 
inquiétude, dut se procurer par une voie quelconque le rattachement à un 
souhait infantile, à présent inconscient et réprimé, qui la fit ensuite, quoique 
dûment arrangée, “surgir” pour la conscience. » (610)

Des ajouts tardifs

À la suite de cette dernière remarque apparaissent plusieurs paragraphes que Freud 
ajoute en 1919. L’année n’est pas n’importe laquelle, puisque nous savons qu’elle est 
celle de la rédaction d’Au-delà du principe de plaisir où est révisé et amendé le théorème 
du rêve comme accomplissement de souhait. Dans ces ajouts, Freud semblera 
évoquer la possibilité de cette remise en question (611) mais il semblera aussi 
hésiter et proposera pour finir que même les rêves de déplaisir sont des 
accomplissements de souhait.

«  Un souhait inconscient et refoulé – dont l’accomplissement ne pourrait être 
ressenti par le moi du rêveur autrement que comme pénible – s’est servi de 
l’occasion qui lui est offerte par la persistance de l’investissement des restes 
du jour pénibles, leur a prêté son appui et les a rendus aussi capables de 
passer dans le rêve. »(611)

Le souhait refoulé serait donc capable de faire flèche de tout bois, ne se souciant 
aucunement de la qualité de plaisir ou de déplaisir du reste diurne, du moment qu’il 
trouve un point par lequel s’y accrocher. On voit que, dans le texte de ces ajouts, 
nous ne sommes pas encore entrés dans l’au-delà du principe de plaisir.

Freud poursuit dans cette veine en parlant des rêves de punition qui accomplissent 
eux aussi un souhait inconscient, « celui d’une punition du rêveur pour une motion 
de souhait non permise qui a été refoulée » (612). Mais une différence importante 
est alors introduite, puisqu’ici le souhait inconscient qui prédomine est un souhait 
du moi. Freud peut sembler jouer ici à « pile je gagne, face tu perds » : que le rêve 



10

cache ou montre le plaisir, qu’il se manifeste comme déplaisir ou comme punition, 
peu importe, il y a toujours moyen de trouver le motif de l’accomplissement de 
souhait. Pourtant, il procède selon une logique rigoureuse par laquelle le rêve de 
punition introduit une nouvelle dimension :

« Les rêves de punition indiquent donc la possibilité d’une participation 
encore plus étendue du moi à la formation du rêve » (612).

Cela a l’air d’un simple amendement, mais annonce pourtant quelque chose de plus 
significatif dont on trouvera des échos quelques années plus tard, dans Le moi et le 
ça. En effet, après la phrase que je viens de citer, il ajoute ceci:

« Le mécanisme de la formation du rêve devient, d'une façon générale, 
beaucoup plus transparent, si, à la place de l'opposition entre “conscient” et 
“inconscient”, on met celle entre “moi” et “refoulé”. »

Dans ces paragraphes qui, je le rappelle, datent de 1919, on voit donc se profiler la 
seconde topique, sans que celle-ci soit déjà clairement formulée. 

« Le caractère essentiel des rêves de punition resterait donc que pur eux, ce 
qui devient formateur du rêve, ce n'est pas le souhait, inconscient venu du 
refoulé (du système Ics), mais c'est le souhait de punition réagissant contre 
lui, appartenant au moi, bien qu'il soit inconscient (c.-à-d. préconscient). » 
(612)

Freud commence ainsi à relativiser l’importance des mots « inconscient » et 
« conscient » et à leur préférer l’opposition moi/refoulé. Mais attention: le souhait de 
punition du moi, à ce stade de sa pensée, ne doit pas être confondu avec le 
masochisme. La punition est ici le prix à payer pour un souhait secrètement 
entretenu. Il faut souffrir pour expier une faute, une satisfaction secrète. Le 
masochisme lui, c’est autre chose: la satisfaction réside dans la souffrance elle-
même. Celle-ci est recherchée pour elle-même et non comme «prix à payer». Freud, 
comme on le voit, ne formule pas encore son renversement de position concernant 
le masochisme en tant que position primaire du moi. C’est seulement dans une note 
de bas de page ajoutée encore plus tard, en 1930, qu’il souligne que dans ce passage 
il y avait lieu de « faire sa place au sur-moi reconnu plus tard par la psychanalyse » 
(612, n. 1).



11

Après avoir rapporté un rêve à l’appui de tout ce qui précède, Freud avance une 
analogie qu’il vaut la peine de garder à l’esprit:

« [Il] est fort possible qu'une pensée du jour joue pour le rêve le rôle de 
l'entrepreneur ; mais l'entrepreneur qui, comm on-dit, a l'idée est est poussé à 
la transposer en acte, ne peut pourtant rien faire sans capital ; il a besoin de 
capitaliste qui subvienne aux dépenses, et ce capitaliste qui fait face a la 
dépense psychique pour le rêve est, chaque fois et indiscutablement, quelle 
que puisse être la pensée du jour, un souhait provenant de l'inconscient.

D'autres fois, c'est le capitaliste lui-même qui est l'entrepreneur ; c'est même 
pour le rêve, le cas le plus habituel. Par le travail du jour, un souhait 
inconscient a été suscité, et c'est lui qui crée alors le rêve. De même, les 
processus du rêve trouve aussi leur parallèle dans toutes les autres modalités 
du rapport économique utilisé ici comme exemple ; l'entrepreneur peut lui-
même apporter un rien de capital ; plusieurs entrepreneurs peuvent 
s'adresser au même capitaliste ; plusieurs capitalistes peuvent apporter en 
commun la contribution nécessaire aux entrepreneurs. Il y a donc aussi des 
rêves qui sont portés par plus d'un souhait de rêve, et beaucoup d'autres 
variations de ce genre qui sont faciles à négliger et qui n'offrent plus d'intérêt 
pour nous. Ce qui, dans cette discussion sur le souhait de rêve, est encore 
inachevé, nous ne pourrons le compléter que plus tard. » (615)

◆


