
Séminaire Penser avec Freud

Hiver-Printemps 2016

7-LE SEXUEL INFANTILE DANS LES TROIS ESSAIS DE FREUD 
Dominique Scarfone

Pour introduire ce thème, je vous propose le texte d’un article originellement rédigé et publié 
en anglais mais que j’ai traduit et légèrement remanié pour le bénéfice de notre séminaire.

LES TROIS ESSAIS ET LA SIGNIFICATION DU SEXUEL INFANTILE 
EN PSYCHANALYSE1

Dominique Scarfone

Les humains sont des exceptions à une règle non existante.

Fernando Pessoa

En quoi les Trois essais sur la théorie sexuelle de Sigmund Freud sont-ils encore 
pertinents en psychanalyse aujourd’hui? La réponse que j’essaierai d’étayer dans 
ce qui suit est qu’ils ont introduit une manière de voir vraiment nouvelle au sujet 
de la sexualité humaine et en fait, de la condition humaine en général, dont la 
dimension sexuelle est une dimension essentielle. C’est une conception dont on a 
généralement tendance à occulter la nouveauté et au sujet de laquelle il nous faut 
constamment reprendre le travail d’ouverture inauguré par Freud. Travail qui 
n’est autre qu’un travail d’analyse, puisque Freud n’a en fin de compte rien fait 
d’autre qu’appliquer à la sexualité la méthode qu’il venait d’inventer à propos du 
rêve. En d’autres mots, il n’a fait que décomposer la sexualité humaine en ses 
formes plus élémentaires. Cette réduction méthodologique ne le conduisit 
cependant pas à réduire la sexualité elle-même à quelque chose d’autre, bien au 

1. Version française, légèrement remaniée, d’un article paru en anglais sous le titre « The Three Essays and the 
meaning of the infantile sexual in psychoanalysis », The Psychoanalytic Quarterly, 2014, Vol. LXXXIII, Number 2, 
p. 327-344.



2

contraire, elle servit à élargir le domaine de la sexualité — une extension qui est 
tout à fait spécifique à la psychanalyse.

Freud avait plusieurs raisons de procéder à cette analyse de la sexualité, la 
première étant son propre abandon, huit années auparavant, de la théorie de la 
séduction, théorie qui lui avait servi de modèle étiologique de l’hystérie. Un 
second motif pour l’écriture des Trois Essais fut la fin de son amitié avec Wilhelm 
Fliess. La publication en 1900 de L’interprétation du rêve aurait dû, selon ce que 
nous apprend la correspondance de Freud à Fliess, être suivie de la parution 
d’une contrepartie biologique écrite de la main de l’ami berlinois. Au lieu de 
quoi, l’amitié entre les deux hommes s’étiola pour finalement se clore en 1904. 
Les Trois essais parurent un an après cette rupture dramatique et peuvent être 
vus comme l’effort par Freud de produire lui-même le complément désiré à 
L’interprétation du rêve. D’une certaine façon, maintenant qu’il avait répudié, du 
moins en apparence, le primum movens (premier moteur) qu’était la séduction, les 
Trois essais semblent à la recherche de la source biologique de motivation derrière 
les mécanismes identifiés lors de l’étude du rêve et des névroses. Bien que 
secrètement abandonnée en 1897, la théorie de la séduction a été, pour ainsi dire, 
gardée par Freud dans les limbes, aucune autre théorie n’étant venue 
officiellement la remplacer, même si l’on pense généralement que le fantasme est 
venu occuper la place tenue auparavant par les faits de séduction. Mais alors 
même que le fantasme est en effet devenu une pièce majeure de la nouvelle 
conceptualité freudienne, encore fallait-il lui trouver, à lui aussi, une source, un 
primum movens.

Les Trois essais sont ainsi offerts au public en 1905, et on peut dire qu’ils sont 
à la fois la marque officielle de l’abandon de la théorie de la séduction de 1896 et 
la nouvelle théorisation de ce qui met l’appareil psychique en mouvement. Ce 
moteur reçoit ici le nom latin de libido, terme dont il n’est pas clair s’il désigne une 
substance, un mouvement ou un affect. En tout cas, Freud avance la libido en 
disant qu’elle est à la sexualité ce que la faim est à la pulsion de nutrition. Ainsi 
posée, elle semble se ranger du côté des éprouvés corporels relevant d’une 
“irritation”. Le terme latin signifie aussi bien un intérêt que désir ou plaisir.

Ainsi, Augustin, au Ve Siècle de notre ère, distinguait trois types de libido :  

•libido sentiendi — désir/plaisir d’éprouver, de jouir ;



3

•libido dominandi — désir/plaisir de dominer, de maîtriser ;

•libido sciendi — désir/plaisir de connaître, de savoir.

Il vaut la peine de noter que la dualité désir/plaisir qui traduit le mot libido se 
retrouve tout aussi bien dans le mot allemand Lust; Freud aurait donc pu, en 
principe, employer ce terme de la langue allemande ordinaire plutôt que le mot 
latin aux consonances savantes. Faut-il penser que la forte charge érotique du 
mot Lust aurait rendu le discours un peu trop près de la chose qu’il était appelé à 
désigner?2

Quoi qu’il en soit, dans ce même texte de 1905, avec le concept de libido 
arrive aussi la proposition que la sexualité infantile n’est pas quelque chose 
d’étranger, introduit de force dans la vie de l’enfant par la séduction perverse de 
l’adulte (ou d’un autre enfant lui-même victime d’un adulte séducteur). Elle 
surgit désormais de l’intérieur, et elle est tout au plus éveillée par une séductrice 
involontaire – p.ex. la mère, qui excite le corps de son enfant lorsqu’elle lui 
dispense les soins courants. Non que la séduction perverse soit disparue, mais 
elle n’est plus pour Freud qu’un cas particulier relevant de la psycho-
pathologique et non, comme avant 1897, la source originaire de la sexualité 
infantile.

*

L’ancienne théorie avait pourtant un avantage qui était de justifier le malaise 
du moi devant la sexualité, puisque toute sexualité infantile avait une source 
dans la perversion. Il reste à voir comment Freud va rendre compte de cette 
dimension du sexuel, l’incompatibilité pour le moi,  maintenant que la sexualité 
infantile est naturalisée.

Il faut cependant noter que les Trois essais sont plus et autre chose qu’un 
simple substitut à la théorie de la séduction. Celle-ci persiste en effet dans le 
nouveau cadre théorique et des actes de séduction perverse sont toujours 
reconnus par Freud dans leurs conséquences pathogènes. Ce qui est vraiment 
nouveau dans le livre de 1905, c’est que Freud tourne son attention vers les 

2.  Ce ne serait pas la première fois que Freud emploie le latin pour atténuer la nature érotique de ce dont il 
parle. Ainsi, dans la lettre à Fliess du 3 octobre 1897,  il désignera en latin sa mère, « matrem », pour raconter un 
souvenir d’enfance où il l’aurait vue  « nudam »  (nue). Le caractère privé de la lettre ne semble pas suffire à 
préserver la pudeur de Freud.



4

perversions elles-mêmes. Il n’en propose pas une étude détaillée, mais les isole 
par une déconstruction de la sexualité en ses composantes discrètes et 
inconscientes. Les Trois essais ne sont donc ni un traité de sexologie, ni une étude 
psycho-pathologique des perversions, mais le résultat d’une recherche 
strictement psychanalytique, comme Freud s’en explique lui-même dans une 
préface :

« Les Trois essais sur la théorie sexuelle ne peuvent rien contenir d’autre 
que ce que la psychanalyse oblige à admettre ou permet de confirmer. 
Aussi est-il exclu qu’ils se laissent jamais élargir en une “théorie sexuelle”, 
et compréhensible qu’ils ne prennent aucunement position sur nombre de 
problèmes importants de la vie sexuelle. » ( O.c. p. 63-64.)

On peut dire que la psychanalyse de la sexualité permet à Freud d’extraire 
l’élément sexuel général, incarné dans les pulsions et jouant un rôle central dans 
la psyché. Mais cela est encore insuffisant. Le sexuel en général sera encore 
décomposé par Freud en ses composantes prégénitales qui, lorsqu’elles 
s’attardent, contribuent à former les perversions. Mais Freud montre aussi que 
cette persistance des motions prégénitales se vérifie en fait dans la sexualité 
adulte ordinaire et que, par conséquent, la névrose est « l’expression convertie de 
pulsions que l’on qualifierait de perverses (au sens le plus large) si elles pouvaient 
se manifester directement […] la névrose est pour ainsi dire le négatif de la perversion. » 
(p. 99). Ainsi, non seulement le sexuel est-il central chez l’humain, mais il 
possède une composante perverse qui lui est inhérente.

Freud commence donc ses Trois essais par l’étude des « aberrations 
sexuelles », c'est-à-dire par les pratiques considérées comme des déviations par 
rapport à une norme; on comprendra, dans le troisième essai, que cette norme 
serait idéalement incarnée dans l’union génitale hétérosexuelle. Sous cette 
apparente normativité se profile cependant une approche tout à fait originale: au 
lieu de séparer nettement les dites aberrations de la sexualité normale, Freud 
décrit plutôt une continuité entre elles, que ce soit à propos de l’homosexualité 
(qualifiée non de perversion, mais d’inversion) ou à propos des perversions 
proprement dites. À l’encontre des tenants de la théorie régnante de la 
dégénérescence, Freud montre que toutes les tendances se trouvent en fait 
représentées, ne serait-ce qu’à l’état embryonnaire, dans la sexualité dite 
normale. Comme il le fait partout ailleurs dans son œuvre, Freud se sert ainsi des 



5

formes pathologiques ou aberrantes comme autant de verres grossissants pour 
l’étude des processus psychiques ordinaires.

La conséquence est plus importante qu’il n’y paraît à première vue. En effet si 
les formes perverses se retrouvent à la source non seulement des névroses, mais 
de la vie sexuelle en général, alors la norme par rapport à laquelle les aberrations 
sont censées dévier disparaît du paysage. Or, cela est beaucoup plus scandaleux 
— aujourd’hui pas moins qu’hier — que la notion de sexualité infantile, par 
exemple. En fait, lorsque Freud fait de la sexualité infantile le thème de son 
deuxième chapitre des Trois essais, ce n’est pas pour simplement affirmer 
l’existence d’une sexualité chez les enfants, ni même pour réaffirmer le rôle 
central du « facteur sexuel » dans la causation des névroses. Plus important et 
plus scandaleux est le fait que Freud étend la notion de sexualité en considérant 
sexuelles des activités chez les enfants (l’activité orale de succion, par exemple) 
dans lesquelles on avait tendance à ne rien voir de tel. Cette extension lui 
permettait aussi de faire le lien entre le sexuel infantile et les perversions adultes. 
Selon cette nouvelle manière de voir, les perversions et les inversions témoignent 
de la persistance et du rôle prépondérant de composantes infantiles pré-génitales 
chez l’adulte.

Mais il y a plus : non seulement Freud nie que les « invertis » ou les 
« pervers » soient des dégénérés, il affirme au contraire qu’on trouve des 
« aberrations sexuelles » chez les plus grandes figures historiques de notre 
civilisation. Les Trois essais laissent ainsi entrevoir la présence généralisée du 
facteur infantile et potentiellement pervers dans les activités humaines de toute 
nature. Ainsi, le sexuel infantile n’est pas seulement source de pathologie, il est 
aussi un facteur contributif, voire décisif, des acquis les plus élevés de la culture, 
obtenus à travers ce qui sera plus tard appelé sublimation. Freud se trouve ainsi 
à bouleverser le paysage moral et intellectuel de l’époque.

Perversion ou polymorphisme ?

L’évanouissement de la norme est implicite dans le fait que Freud signale 
combien la sexualité adulte repose en fait sur une armature d’excitations 
prégénitales où entrent en jeu, ne serait-ce que minimalement, des composantes 
orales, anales, voyeuristes, exhibitionnistes, fétichistes et sadomasochistes dans 



6

les plaisirs préliminaires des partenaires sexuels les plus ordinaires. L’enfant lui-
même peut être « pervers polymorphe », un qualificatif qui inspire encore des 
nos jours des réactions indignées chez ceux qui ne comprennent pas que le mot-
clé dans cette expression est « polymorphe » et non « pervers ». En effet, le 
polymorphisme de l’enfant le place tout à fait à l’opposé de la perversion avérée, 
puisque la « vraie » perversion, loin d’être polymorphe, repose au contraire sur 
une fixation rigide à un scénario prégénital répétitif.

On peut même avancer que « polymorphisme » est le mot-clé des Trois essais 
dans leur ensemble. Citons, par exemple, ce passage assez étonnant:

« Nous sommes maintenant en mesure de décider que quelque chose d’inné 
se trouve effectivement à la base des perversions, mais quelque chose qui 
est inné à tous les êtres humains, qui, en tant que prédisposition, peut osciller 
dans son intensité et qui attend que les influences de la vie le fassent 
ressortir. » (Op. Cit. P. 105, italiques dans l’original.)

En d’autres mots, les humains sont prédisposés biologiquement mais 
répondent néanmoins à des facteurs dans leur environnement qui modulent 
l’expérience vécue. Voilà, en passant, un exemple de série complémentaire dont 
Freud fait un usage constant, bien que pas toujours de façon explicite, dans ses 
conceptions étiologiques, évitant ainsi la logique du ou bien/ou bien dans la mise 
à contribution des facteurs endogènes et exogènes. Dans les Trois essais, Freud 
invoque clairement la relation complémentaire de la disposition innée avec 
l’intervention de l’autre. Une lecture attentive révèle ainsi que sur la question de 
l’enfant pervers polymorphe la position de Freud est loin d’être aussi simpliste 
qu’on a été porté à le croire :

 « Il est instructif de constater que l’enfant, sous l’influence de la séduction, 
peut devenir pervers polymorphe, pouvant être dévoyé vers tous les 
outrepassements possibles. Cela montre que, dans sa prédisposition, il en 
apporte avec lui l’habitude […] » (Op. Cit., p. 127, italiques ajoutés.)

J’ajoute les italiques pour signaler que la théorie de la séduction était 
présente dans la pensée de Freud bien des années après son « abandon », mais 
aussi qu’elle s’insérait dans une dynamique plus complexe, que nous pourrions 
résumer ainsi: « Les êtres humains sont biologiquement prédisposés à être 
influencés par des facteurs culturels! » Cette idée aurait été considérée 



7

contradictoire il y a quelques décennies à peine, c'est-à-dire au temps où l’on 
avait une conception rigide de la prédisposition génétique et où on taxait 
allègrement Freud de « lamarckisme » quand il affirmait que quelque chose de 
l’expérience vécue peut se transmettre à la génération suivante. Aujourd’hui, la 
pensée de Freud semble converger au contraire avec les conceptions biologiques 
les plus modernes, comme l’épigénétique3.

Ce dont les vues les plus modernes ne peuvent pas rendre compte, toutefois, 
c’est comment la séduction peut rendre l’enfant pervers polymorphe, et pourquoi 
l’élément intrinsèquement pervers peut plus tard entraîner des formations 
psycho-pathologiques. Une réponse à cette question a déjà été offerte par 
Ferenczi lorsqu’il a proposé que, dans la séduction perverse, l’enfant et l’adulte 
ne parlaient pas la même langue (Ferenczi, 1932). Dans cet article d’une grande 
portée clinique et théorique, Ferenczi ne semble toutefois pas se poser la 
question de ce qui dans l’adulte parle « la langue de la passion » vis à vis de 
l’enfant qui, lui, parle la « langue de la tendresse ». Ferenczi se contente 
d’invoquer, chez l’adulte, la psychopathologie ou l’intoxication, sans poser en 
termes psychanalytiques ce qui œuvre dans la psyché de ce même adulte pour en 
faire un séducteur pervers.

Si nous reprenons la réflexion là où Ferenczi l’a laissée, nous sommes 
ramenés à l’idée d’une certaine distorsion devant s’être produite dans l’enfance 
de l’adulte séducteur, et pour cela nous ne pouvons qu’invoquer la prédominance 
des composantes pré-génitales ayant échappé au refoulement ou à la 
sublimation, faute de quoi il ne nous resterait que le constat d’une 
psychopathologie inexpliquée, ou d’une « intoxication », sans comprendre 
pourquoi la substance toxique aurait conduit à la prédation sexuelle. Par 
ailleurs, faute d’invoquer, chez l’adulte abuseur, la pulsion prégénitale et le 
défaut de refoulement, nous serions ramenés à la notion pré-freudienne de 
dégénérescence. S’impose donc l’idée que la seule position psychanalytique 
possible consiste à prendre acte de ce qu’enseignent les Trois essais et à 
considérer que, de manière générale, c’est le facteur sexuel infantile dans l’adulte 
qui le conduit à perpétrer une séduction abusive sur l’enfant. Bien entendu, 
chaque cas devrait être étudié en détail pour comprendre en quoi ce facteur 

3.  Sur l’épigénétique, voir, par exemple, Jablonka & Lamb, 2005.



8

infantile a échappé au destin ordinaire de son intégration dans les plaisirs 
préliminaires de sexualité adulte et/ou sur la voie de la sublimation.

Quels que soient les facteurs propres à une histoire de cas donnée, il est 
légitime de poser que le sexuel infantile opère dans ce que j’ai pu appeler un 
chiasme ferenczien (Scarfone, 2000): l’enfant est traumatisé de par l’effet de 
l’infantile dans l’adulte. Cet infantile se révèle donc comme la part du sexuel qui 
se transmet entre des individus de deux générations différentes sans jamais 
parvenir à une quelconque maturation (ibid.) Cette « transcendance » de 
l’infantile suppose une façon très spécifiquement psychanalytique de considérer 
le sexuel, comme je vais tenter de l’expliquer.

Qu’est-ce qui est infantile dans la sexualité infantile?

Dans le second chapitre des Trois essais Freud voit chez les personnes qui se 
prostituent la même « prédisposition polymorphe, donc infantile » (Freud, 1905, 
p. 127, italiques ajoutés). Notons l’équivalence entre polymorphe et infantile, ce 
qui nous induit à examiner d’un peu plus près le sens du terme « infantile » en 
psychanalyse. En fait, affirmer l’existence d’une sexualité infantile n’était pas 
tout à fait une révélation dans la Vienne de Freud si cela voulait simplement dire 
que chez les enfants également on retrouve des activités de nature sexuelle. Les 
parents et éducateurs étaient bien au fait de la chose, à en juger par toutes les 
préceptes médicales ou morales contre la masturbation enfantine par exemple. 
Ce qui allait plus à contre-courant était d’avancer la notion d’une sexualité 
« infantile » qui ne désigne pas l’âge du sujet, mais la sorte de sexualité.

Une note méthodologique est nécessaire ici pour souligner que comme dans 
tous les autres domaines, les concepts psychanalytiques ne découlent pas 
directement de l’observation empirique. Ils ont, bien entendu, leur racine dans les 
faits observés, mais sont construits de manière à tenir compte du caractère 
spécifique de ce qui fonde la discipline concernée. Dans le cas de la 
psychanalyse, les concepts dérivés de l’expérience analytique doivent 
nécessairement tenir compte de la « force d’attraction » exercée par la chose 
inconsciente (Pontalis,1990). Il en va ainsi, par exemple, du concept de libido 
introduit dans le premier des Trois essais, où Freud en fait d’abord l’équivalent, 
dans le domaine sexuel, de ce qu’est la faim dans le domaine de la nutrition. En 



9

fait, on voit rapidement ce parallèle s’estomper lorsqu’il appert que la faim est un 
processus auto-régulé dès lors que le sujet s’alimente (processus homéostatique), 
mais que la libido agit de manière très différente, au point que faim et libido 
finissent par avoir très peu de points communs. Alors que la faim pousse à la 
recherche de la nourriture apaisante, la libido ne connaît pas cette sorte 
d’apaisement: comme peut le constater toute mère qui allaite, il y a plutôt une 
tendance à rechercher toujours plus l’excitation. Freud a même posé, dans un 
texte de 1912, qu’il semble y avoir dans la pulsion sexuelle elle-même quelque 
chose de défavorable à la satisfaction complète (Freud, 1912, p. 139).

La même logique s’applique au concept d’objet. Alors que dans le domaine de 
l’auto-conservation, l’objet se conçoit naturellement comme ce qui apporte la 
satisfaction spécifique du besoin (la nourriture dans le cas de la faim), dans le 
domaine sexuel l’objet dérive de plus en plus loin d’un rapport spécifique: tout, à 
la limite, peut être objet sexuel: une autre personne, le corps propre, une partie 
du corps, un fétiche, un objet fantasmé etc. (Voir Laplanche, 1970).

Si nous nous tournons maintenant vers le concept d’infantile, nous pouvons le 
voir dériver de semblable façon. Commençons par analyser le mot lui-même d’un 
point de vue étymologique. Nous sommes frappés que le mot, évidemment 
dérivé du latin infans (« celui qui ne parle pas encore »), a quelque chose en 
commun avec un sujet qui a passablement occupé Freud dans sa période pré-
psychanalytique: les aphasies (Freud, 1891, O.C. I, p. 177-283). Il se trouve en 
effet que l’in-fantia latine est l’équivalent exact de l’a-phasia grecque. Mais il y a 
plus dans cela qu’une simple coïncidence linguistique. Mise à part l’ironie de voir 
Freud quitter les aphasies neurologiques pour se tourner vers leur version 
psychologique, il y a là de quoi nous faire définir l’infantile de manière plus 
précisément psychanalytique. L’étymologie attire notre attention sur le fait que le 
sexuel infantile est justement a-phasique dans le sens où il concerne un 
mouvement pulsionnel qui échappe au langage, qui ne peut être mis en mots et 
qui, pour cette raison, ne peut être intégré dans la partie consciente ou pré-
consciente du sujet. Pour cette même raison, il échappe aussi à la maîtrise. 
L’infantile n’est donc pas un thème parmi d’autres; il fait partie de la fibre même 
de l’inconscient dans le sens où ce dernier est précisément ce qui n’a pu se 



10

transcrire dans la structure langagière, comme le suggère d’ailleurs implicitement 
Freud dans sa fameuse lettre à W. Fliess du 6 décembre 18964.

Comme on sait, la psychanalyse est une « talking cure » à plus d’un titre. Non 
seulement elle se pratique grâce à un échange essentiellementverbal, mais les 
mots sont aussi ce qui, s’ajoutant à du matériel inconscient, donnent à ce dernier 
les qualités nécessaires pour le rendre utilisable consciemment. Dans cette 
optique, l’infantile peut aussi servir à désigner l’inconscient en tant que système, 
c'est-à-dire ce qui ne peut devenir conscient tant qu’on n’a pas trouvé « les mots 
pour le dire », comme le propose le titre du récit de Marie Cardinal. 

On pourrait objecter ici que, à suivre cette idée, tout ce qui n’a pas encore été 
mis en mots devrait être considéré infantile; à l’inverse, selon la logique employée 
jusqu’ici, tout ce qui est infantile devrait aussi être inconscient. Évidemment, ce 
n’est pas ce que nous proposons, aussi devrons-nous maintenant indiquer en 
quoi c’est le le sexuel infantile qui est intrinsèquement aphasique, et donc en 
quoi il est spécifiquement un sexuel inconscient. Ce qui nous montrera une 
dérive supplémentaire du terme.

Commençons par rappeler que le terme « infantile » peut être utilisé pour 
désigner banalement ce qui appartient à l’enfance, une étape dans le processus 
de croissance et de maturation de l’organisme et même de la sexualité, la puberté 
marquant en cela une transition décisive de l’état infantile à l’état adulte. 
Transition qui d’ailleurs occupera Freud dans le troisième des Trois essais. Mais 
constater d’une part la maturation sexuelle amorcée à la puberté et, d’autre part,  
la persistance d’un sexuel infantile dans l’adulte, nous conduit à distinguer entre 
une sexualité infantile engagée dans un processus de maturation — où les intérêts 
sexuels de l’enfant évoluent vers ceux de l’adulte — et un sexuel infantile qui 
n’évolue pas, qui persiste comme noyau inconscient de la sexualité adulte elle-
même. 

Jean Imbeault a appelés « petit » et « grand » infantile respectivement ces 
deux sortes d’infantile, qu’il  a su identifier dans la pensée de Freud (Imbeault, 
2000). Alors que le « petit infantile » correspond à la sexualité infantile 
observable et qui évoluera vers une organisation adulte, le « grand infantile » 
résiste à toute maturation, il est « le contraire d’un être pour l’avenir » (op. cit.,p. 
31), se constituant par conséquent comme noyau potentiel d’une éventuelle 
4.  Lettre anciennement connue sous le sigle « lettre 52 ».



11

formation pathologique. Cette pathologie se conçoit dès lors comme une 
résistance opposée au devenir, à la maturation, là où la maturité indiquerait la 
capacité de faire face de manière évolutive à l’impact sexuel de l’autre.

Le « grand infantile » dont parle Imbeault n’est pas directement observable; il 
doit être « extrait » par le travail d’analyse (op. cit., p. 29), à partir d’un certain 
nombre d’impressions cliniques, comme Freud l’a, par exemple, extrait de la 
toux de Dora (Freud, 1905b). Ce grand infantile peut donc ne pas apparaître 
immédiatement comme sexuel, ni même comme infantile, si par ce dernier terme 
nous entendons « ce qui relève de l’enfance ». Le concept psychanalytique, 
partant de l’observation empirique de la sexualité des enfants, se construit donc 
par une suite de dérivations, d’extractions et transferts vers un tout autre 
domaine de significations. C’est en dérivant ainsi qu’il devient un concept 
fondamental de la psychanalyse dont nous devons maintenant légitimer le statut.

Le caractère toujours déjà dévié du sexuel en psychanalyse

À partir de ce qui précède, nous sommes conduits à poser que la part de 
sexuel infantile qui n’est pas destinée à atteindre une maturité adulte est 
précisément le sexuel « pervers » dont la névrose, selon Freud, est le négatif. On 
peut aussi imaginer que c’est à ce  même sexuel que pensait Freud quand il 
posait que les symptômes sont l’activité sexuelle des névrosés (Freud, 1905b, p. 
294). Car il ne nous vient pas facilement, sauf peut-être après une longue 
pratique analytique, de voir dans un symptôme une activité sexuelle. On imagine 
par ailleurs aisément combien une proposition de ce genre peut susciter de 
scepticisme chez des cliniciens qui constatent que leurs patients névrosés sont 
capables de relations sexuelles ordinaires et atteignent facilement l’orgasme, 
semblant ainsi contredire totalement la thèse de Freud. Mais il n’y a aucune 
contradiction si nous distinguons nettement entre la sexualité en tant qu’ensemble 
de comportements et le sexuel infantile conçu comme la part de la pulsion sexuelle 
qui résiste à la maturation. Tenant à l’esprit cette différence, on conçoit sans 
peine que des patients névrosés soient capables d’un comportement sexuel 
ordinaire. Ce que l’expérience clinique montre, toutefois, c’est que la sexualité 
manifeste peut être elle-même perturbée à divers degrés par un conflit éveillé par 
l’irruption de la composante infantile refoulée faisant retour. Le prégénital n’est 
dans ce cas pas intégré en tant que plaisir préliminaire (Vorlust), mais peut 



12

perturber la fonction sexuelle de la même manière qu’il perturbe toute autre 
fonction. Autrement dit, il y a du sexuel infantile (le « grand infantile », selon 
l’expression d’Imbeault) dans la sexualité et ses troubles, mais pas plus et pas 
moins qu’il peut y en avoir dans, disons, l’alimentation et ses troubles.

La non-intégration du sexuel infantile se comprend facilement à partir de la 
théorie de la séduction généralisée développée par Jean Laplanche à partir–mais 
aussi à revers– de Freud. En effet, alors que Freud avait renoncé à sa première 
théorie de la séduction puis inséré la séduction involontaire, et à ce titre plutôt 
anecdotique, comme « révélateur » de la prédisposition polymorphe dans les 
Trois essais, Laplanche procède à un remaniement beaucoup plus radical. Il ne 
propose ni un retour à la première théorie de Freud5, ni un simple recadrage de 
la séduction dans le contexte d’une prédisposition innée. Pour résumer, disons 
qu’il propose, au contraire de Freud, une version généralisée, universelle, de la 
séduction comme se produisant inévitablement au sein de la « situation 
anthropologique fondamentale » dans laquelle se retrouve tout nouveau-né, tout 
infans. Cette situation se caractérise par une dissymétrie radicale entre adulte et 
enfant alors même que Laplanche admet sans peine la réciprocité adulte-enfant 
pour ce qui est de la relation d’attachement6. En effet, alors que la relation 
d’attachement appartient au domaine de l’éthologie, et vaut autant chez les 
humains que les mammifères en général, la situation anthropologique 
fondamentale révèle une particularité de l’espèce humaine qui est l’émission de 
messages d’attachement « compromis » ou, si l’on préfère, « contaminés » par le 
sexuel inconscient de l’adulte. Les messages compromis ne rencontrant pas de 
répondant sexuel du côté de l’enfant, ils ne peuvent que donner lieu à un échec 
partiel de la traduction que celui-ci s’emploie nécessairement à faire. Cet échec 
constitue le refoulement originaire, la scission primordiale de l’appareil 
psychique en une part traduite, vouée à la différenciation et à la maturation, et 
une part non-traduisible qui reste refoulée comme source pulsionnelle, comme 
inconscient. On retrouve ainsi le modèle traductif du refoulement formulé par 
Freud dans la lettre à Fliess déjà citée. On retrouve aussi la scission entre 
« petit » et « grand » infantile dégagée par Imbeault.

5. Théorie qui rappelons-le supposait une séduction perverse à la source des psychonévroses (hystérie 
et névrose obsessionnelle).

6.  Dans la mesure où celle-ci pourrait être pensée séparément, comme exempte de toute dimension 
sexuelle. ce qui est impossible en fait, mais l’effort a des effets heuristiques.



13

Notons que dans la théorie de la séduction généralisée, la séduction est 
inévitable et qu’elle n’éveille pas un sexuel qui serait déjà-là, mais implante le 
sexuel dans le « derme psycho-biologique » de l’infans. La théorie de Laplanche 
inclut aussi une version violente de la séduction, que Laplanche nomme 
intromission pour bien la distinguer de l’implantation. Laplanche se trouve ainsi à 
formuler une théorie qui finit par situer dans un cadre plus large les deux 
versions freudiennes de la séduction: la séduction perverse de la première théorie 
se retrouve dans l’intromission, la séduction involontaire ou « accidentelle » de la 
part d’une mère par ailleurs bien intentionnée n’étant qu’une péripétie visible de 
la séduction originaire, généralisée, incontournable. Elle englobe aussi les vues 
de Ferenczi en ce que c’est une séduction qui résulte de la dissymétrie 
fondamentale entre l’adulte doté d’un sexuel inconscient, s’exprimant parfois 
dans la « langue de la passion », et un infans qui, à l’origine, ne « parle » que la 
langue « tendre » de l’attachement.

On conçoit dès lors aisément que, résultant d’un échec de traduction des 
messages énigmatiques ou compromis par le sexuel refoulé de l’adulte, le refoulé 
originaire de l’infans est l’autre nom du sexuel infantile qui vient s’implanter 
ainsi. Dans ce sens, on peut dire que le sexuel infantile est toujours-déjà une 
déviation, qu’il n’y a pas de situation de pur attachement, la « contamination » 
étant toujours de la partie.

Le sexuel en psychanalyse

Alors que dans le premier des Trois essais Freud procède à un démantèlement 
de l’idée d’une normalité sexuelle qui serait exempte de composantes déviantes, 
le troisième essai semble, comme l’a souligné Laplanche, réintroduire une 
certaine normativité lorsqu’il traite des changements qu’apporte la puberté. On a 
l’impression que Freud conçoit alors une sorte de processus dominant qui doit, à 
terme, conduire à la primauté du génital. Mais on pourrait penser que cette 
tendance au retour apparent à la normativité est d’une certaine façon inévitable: 
la description théorique épouse la forme du développement de la chose elle-
même. De même que le sexuel inconscient se retrouve refoulé et l’ensemble 
psychique plus ou moins stabilisé après la puberté, de même le texte de Freud, 
après la décomposition analytique de la sexualité se referme lui aussi sous l’effet 
du travail unificateur d’Éros. C’est d’ailleurs le même phénomène d’ouverture/re-



14

fermeture que celui qui se passe dans une séance d’analyse : il y a un moment 
pour dé-tisser et un moment où les processus synthétiques du moi reprennent le 
dessus. Quoi qu’il en soit, le fait est qu’en refermant les Trois essais, on se 
retrouve comme au sortir d’une séance d’analyse particulièrement féconde : 
même si on a recomposé ce que l’analyse avait déconstruit, il reste que la 
recomposition ne reproduit pas le statu quo ante. Un changement désormais 
irréversible s’est produit dans notre conception de la sexualité humaine. Une 
lecture intégrale et attentive entraîne une compréhension nouvelle à propos de ce 
que nous rencontrons dans notre pratique clinique.

La lecture que j’ai brièvement proposée ici affirme que le sexuel infantile est 
un concept fondamental et spécifique de la psychanalyse. Notre discipline a 
souvent été accusée de pansexualisme, c'est-à-dire de tout expliquer par le 
facteur sexuel. Une critique qui n’est pas venue seulement de l’extérieur. Mais 
voyons en quoi cette critique semble se méprendre sur la nature du sexuel en 
psychanalyse. En effet, le reproche de pansexualisme ne tiendrait que si on 
ramenait ou réduisait à du sexuel tout ce qui est non-sexuel. Or il m’apparaît que 
c’est exactement contre cette idée que nous invite à nous dresser notre lecture 
des Trois essais. Dans les deux premiers essais nous avons assisté  à une extension 
et à une généralisation de la sexualité humaine, mais que résulte-t-il de cette 
extension? Elle n’autorise certes pas à affirmer bêtement que tout est mû par le 
sexuel (comme on dit, tout aussi sommairement, que c’est l’argent qui mène le 
monde). Le sexuel en psychanalyse n’est pas quelque chose qui entrerait en 
compétition avec d’autres éléments ou facteurs non-sexuels pour expliquer la 
conduite humaine. Il faut insister que si le sexuel est intimement intriqué avec 
tout ce qui est humain, c’est non de se substituer à d’autres facteurs, mais de s’y 
ajouter et de les détourner7. Laplanche a ainsi fait remarquer qu’on peut plaider 
coupable à l’accusation de « pansexualisme » à la seule condition d’entendre par 
là non que tout est sexuel, mais qu’il y a du sexuel dans tout. Freud n’a jamais 
affirmé que tout est sexuel; dans les Trois essais  il s’est contenté de constater que 
le sexuel est à entendre dans un sens beaucoup plus large, et Laplanche permet 
de constater que Freud a parfaitement raison de poser le sexuel comme 
inséparable du refoulé.

7.  « Détournement » est d’ailleurs un sens possible de « séduction ».



15

Les vues qui précèdent entraînent une conséquence notable pour la pratique 
analytique : c’est qu’il ne s’agit pas tant de chercher une signification sexuelle aux 
productions psychiques des analysants que de comprendre comment ceux-ci 
s’arrangent avec le sexuel infantile. S’il est juste de dire non que tout est sexuel, 
mais que tout ce qui est humain est porteur d’un facteur, d’un pli, d’un avers 
sexuel, alors la particularité de la psychanalyse est de fournir un cadre au sein 
duquel ce facteur sexuel est dégagé de sa gangue d’auto-conservation afin de le 
faire travailler au service de la déconstruction. Nous ne travaillons donc pas tant 
en vue de découvrir des significations sexuelles — même si cela se produit à 
l’occasion — qu’à mettre en évidence l’équation personnelle par laquelle 
l’analysant a cherché à résoudre le problème que lui a posé l’impact sexuel de 
l’autre, équation qui a conduit à des impasses et qu’il s’agit donc de pouvoir 
modifier. Imbeault décrit ainsi le problème de Dora comme ayant consisté à 
avoir opéré « un virage psychique devant l'exigence inhérente à l'amour sexuel 
adulte, une volte-face qui réorientait la vie sexuelle dans l'infantile, ce qui est une 
autre façon, indique Freud, de comprendre le refoulement » (Imbeault, o.c. p. 30) 

Si nous restons encore un moment avec Imbeault sur l’exemple de Dora, 
lorsque Freud a réussi à comprendre le sens inconscient de la toux de Dora, ou 
de son insertion rythmique du doigt dans sa petite bourse, ce fut sans doute un 
grand progrès pour la connaissance de la névrose. Cela a permis en effet d’y 
vérifier que l’inconscient refoulé, c’est le sexuel. Mais on peut dire que ce n’était 
là qu’une étape préliminaire. Le problème crucial dans cette analyse, que Freud 
ne semble pas avoir saisi sur le coup, était la position et l’attitude qu’avait 
adoptées Dora en réponse aux questions sexuelles auxquelles elle avait été 
confrontée dans son enfance et dans son adolescence — position et attitude que 
Dora a reproduites dans le transfert mais dont Freud ne s’est aperçu que trop 
tard.

Nous en sommes toujours là aujourd’hui: nous avons hérité de Freud la 
connaissance de la significativité du transfert et n’avons plus autant besoin (du 
moins, pas toujours) d’être convaincus du sens sexuel des symptômes, de la 
signification sexuelle des rêves ou des lapsus. Notre tâche est désormais de nous 
appuyer sur ce savoir afin d’aider nos patients à s’apercevoir des réponses qu’ils 
ont tenté d’apporter à l’énigme sexuelle de l’autre, réponses les ayant conduit à 
des impasses qu’il leur revient de lever à l’aide du travail analytique. En 
décomposant ces équations personnelles, le travail d’analyse permet 



16

d’éventuelles recompositions, reconfigurations, tout particulièrement à travers 
l’expérience vécue du transfert.

Beaucoup d’encre et de salive sont encore dépensées parmi les praticiens à 
discuter si ceci ou cela a une signification sexuelle ou pas ; c’est maintenant 
presque devenu un dogme que les « nouvelles pathologies » auraient 
supposément peu à voir avec le sexuel tel que conçu par Freud. Au vu de ce qui 
précède, il me semble que ces débats sont vains, tout simplement parce que les 
questions sont mal posées. Découvrir que tel ou tel symptôme a une signification 
sexuelle ne produit pas d’effet notable dans le progrès de l’analyse. Cependant, 
c’est bien contre l’impact du sexuel que le patient a mis et continue de mettre des 
efforts à se défendre. Le malaise dans lequel il est plongé résulte de ses efforts 
pour se débrouiller avec cet impact, combat aux effets potentiellement violents, 
voire destructeurs à des degrés divers. Il n’y a donc pas vraiment de sens de 
distinguer entre des pathologies liées à des problématiques sexuelles et d’autres 
qui ne le seraient pas. Le « sexuel » que l’on peut pressentir ou découvrir dans 
les productions psychiques du patient ne nous concerne pas en tant que 
signification sexuelle. Si celle-ci nous intéresse c’est en tant qu’elle permet de 
dévoiler comment la nature pulsionnelle du sexuel infantile a induit des 
« réponses » élaborées par le sujet au cours de toute une vie sous des formes 
diverses. À commencer par les « théories » que, dès l’enfance, a construites pour 
tout simplement donner un sens à l’étranger du dehors et à l’étranger du dedans.

RÉFÉRENCES 

Ferenczi, S. (1932). Confusion de langues entre les adultes et l’enfant. Œuvres, vol. IV.
Freud, S. (1895). Projet d’une psychologie, in Lettres de S. Freud à W. Fliess, Paris, PUF, 

2006.
—(1900). L’interprétation du rêve, Œuvres complètes, vol. IV.
—(1905a). Trois essais sur la théorie sexuelle, O.C. vol. VI.
—(1905b). Fragments d’une analyse d’hystérie (Dora). O.C. vol. VI.
—(1912). Du rabaissement le plus général de la vie amoureuse. O.C. vol. XI. 
Imbeault, J. (2000). Petit et grand infantile. In Le fait de l’analyse, 8:23-43.
Jablonka, E. & Lamb, M. J.(2005). Evolution in Four Dimensions. Cambridge, MA: 

MIT Press.
Laplanche, J. (1970a). Viet et mort en psychanalyse. Paris: Flammarion, 1992. 



17

—(1970b). Dérivation des entités psychanalytiques. In Le primat de l’autre en 
psychanalyse, Paris, Flammarion, 1997.

—(1987) Nouveaux fondements pour la psychanalyse, Paris, PUF.
—(2003). Le genre, le sexe et le sexual, in Sexual. La sexualité élargie au sens freudien, 

Paris, PUF, 2007.
Laplanche, J. & Pontalis, J.-B. (1967a). Vocabulaire de la psychanalyse. Paris: 

Presses Universitaires de France.
Pontalis, J.-B. (1990). La force d’attraction: Paris: Le Seuil, Librairie du XXe Siècle. 
Scarfone, D. (2000). sexuel et actuel. In D. Widlöcher et coll., Sexualité infantile et 

attachement, Paris, PUF.
—(2013). A brief introduction to the work of Jean Laplanche. Int. J. Psycho-anal., 

94:545-566. 


