SEMINAIRE « PENSER AVEC FREUD »
ANNEE 2022-2023

RELIRE LINTERPRETATION DU REVE
Document 46
CHAPITRE VII
A- LOUBLI DES REVES (lére partie)

Domincque Scarfone

Nous ayant avertis qu'il va dorénavant s’éloigner de la relative facilité avec
laquelle il menait la tAche pratique de trouver une solution aux réves, Freud
nous fait maintenant entrer dans un monde un peu étrange, ou nous pourrions
étre étourdis par I'abondance de nouveautés. On a I'impression que, ayant
travaillé méticuleusement pendant six chapitres, et désormais confiant d’étre sur
la bonne piste, Freud s’adonne au plaisir de nous faire regarder les choses de
maniére plus libre méme si plus exigeante. Plus extgeante parce qu'il s’agit
désormais de construire une véritable théorie, non pas du réve, mais du réver et,
par 13, de « l'appareil de I'Ame » (Seelenapparat) au coeur duquel la bréche offerte

par le réver introduit de la lumiére. Plus libre parce que Freud peut maintenant

discuter & partir d'un point de vue plus large, brosser des tableaux plus
englobants, tracer & nouveau, en les faisant s’entrecroiser, les lignes patiemment
élaborées dans les chapitres précédents.

On se serait trompé si on s’était attendu de ce chapitre conclusif qu'il soit une
récapitulation, une revue générale, ou un résumé de ce qui venait avant. Nous
I'avons vu dans les pages introductives, Freud nous annonce au contraire que le
vral travail commence et qu'il nous faudra nous armer de toute notre attention.
De notre attention, mais aussi d’esprit critique et de souplesse mentale afin de
vraiment entendre les choses inouies qu'il s’appréte & formuler. Ce qui ne va pas
de soi : comme nous l'indiquions I’an dernier en nous référant a Italo Calvino,
étant depuis longtemps intéressés par la psychanal_yse, ROUS croyond savotr ae]'d ce
que Freud s’appréte a nous dire dans ce chapitre; Linterprétation du réve nous


Dominique Scarfone

D.S.
1


— =1

semble déja connu. En abordant la premiére section du chapitre VII, qui a pour
titre « L oubli des réves », il nous faut donc essayer de mettre au repos autant
que possible notre savoir accumulé et nous préparer a étre étonnés.

Freud va désormais s’éloigner de l’analyse du contenu des réves, prendre de la
hauteur et examiner des pans plus larges de la question. Et quelle meilleure
maniére de s’y prendre que de considérer la possibilité

« qu’on nous arrache des mains I'objet méme dont nous avons entrepris de
déterminer la valeur. » (565)

Se pourrait-il en effet que tout le travail précédent s’avére infondé, si l'on tient
compte d'une

« objection jusqu'ici négligée, qui est cependant propre a saper nos efforts
consacrés A l'interprétation du réve. Ce réve que nous voulons interpréter, il

nous a été objecté de plus d'un c6té que nous ne le connaissons a vrai dire pas

’ . A ye
ou, plus exactement, que nous n avons aucune garantie de le connaitre tel qu 1l

est effectivement survenu. » (564)

En effet, ce dont nous nous souvenons du réve est « premiérement mutilé par
I'infidélité de notre mémoire » et « ...deuxiémement, tout porte & penser que

notre souvenir restitue le réve de maniére non seulement lacunaire mais encore

infidéle et falsifiée » (/6id.) Donc, non seulement nous n’avons pas le tout du

réve, mais ce qu'il nous en reste est probablement faux... Est-ce que cela « nous

arrache des mains » l'objet méme de toute cette étude ? Loin de dissuader Freud,
cette objection va lui permettre de rendre plus nette I'importance que prend
'étude du réve pour la construction de la nouvelle psychologie qui aura pour
nom métapsychologie.

Je disais plus t6t que dans ce chapitre on se sent comme dans un monde
nouveau. Ol que l'on regarde il y a des stimulations a reprendre la réflexion sur
ce qui a pu sembler acquis jusqu’ici. Parmi les éléments sur lesquels j'estime utile
de s’attarder, il y en a un qui se présente avec insistance. Il concerne I'équivalent,
pour 'analyse du réve, de I'écoute en égal suspens dans le travail en séance.
Appelons cela la mse a plat.



Dominique Scarfone

Dominique Scarfone

Dominique Scarfone
Ce qu’il a lui-même montré!

Dominique Scarfone

Dominique Scarfone
Je ne voudrais pas ici présenter Freud comme le héros qui vient à bout de toutes les calamités. Il faut noter que c’est le travail même qu’il a fait dans les chapitre précédents qui semble lui arracher des mains son objet d’étude

Dominique Scarfone

Dominique Scarfone

D.S.
2


— 1

5

La mise a plat
Devant I'objection concernant la mémoire lacunaire, voire gravement faussée du
réve, on aurait pu s attendre a voir Freud ou bien baisser les bras ou bien

protester en tentant de démontrer que ce dont nous nous souvenons est bien

'essentiel. Or Freud ne fait ni 'un ni 'autre. Il concéde volontiers que nous ne
gardons que des fragments de ce qu’on a révé, mais il rappelle que, de toute
fagon, 1l avait lui-méme déja décrit — au chapitre VI — la contribution de la
pensée ordinaire dans la construction d'une « facade » apportée au réve par
I'élaboration secondaire. Il prend donc l'objection de front, mais en soulignant
que méme les constituants « les plus petits, les moins apparents et les moins
certains » invitent & l'interprétation. Il s’agit bien de cette idée — qu'il s’était senti
obligé de préciser dans la fameuse note de bas de page ajoutée en 1925 et dont

nous avons reparlé derniérement — que ce qui compte ce n’est ni le contenu

manifeste, ni le contenu latent, mais le travail de réve qui intervient entre les
deux.

Je fais ici un bref saut en avant pour citer une des conclusions auxquelles
parvient Freud dans cette section:
« Tout ce que I'oubli a cotité en contenu de réve, on peut souvent l'y mettre par

I'analyse; dans un grand nombre de cas tout au moins on peut, a partir d'une
seule bribe subsistante, retrouver non pas certes le réve — celui-ct au fond nous

tmportant peu — mais pourtant la totalité des pensées de réve. » (570, italiques

ajoutés par moi.)

J’al mis en italiques la remarque faite en passant, mais qui devrait surprendre,
selon laquelle « [le réve manifeste] au fond nous important peu » | Je crois qu'on
n’insistera jamais assez sur ce point, qui est précisément ce sur quoi porte la note
essentielle ajoutée 2 la fin du chapitre VI."! Aprés quoi Freud ajoute:

« Cela demande une plus grande dépense d’attention et de vurmontement de sot
lors de I'analyse » (670, italiques ajoutés)

De quelle dépense d’attention s’agit-il ? Et que faut-il surmonter pour parvenir
au résultat escompté ? Je crois qu'il s’agit de I'effort nécessaire pour effectuer ce
que notre esprit répugne la plupart du temps & faire: la prise en considération de

1 On sait que les Trois essais sur la théorie sexuelle et L'interprétation du réve se distinguent dans
I'ceuvre de Freud par le fait que ce sont les deux ouvrages qu’il a plusieurs fois corrigés, annotés,
enrichis et modifiés lors des éditions successives. C’est dire combien il tenait a ces deux travaux, et
pour cause.


Dominique Scarfone

Dominique Scarfone
C’eût été l’attitude positiviste.

Dominique Scarfone

Dominique Scarfone

Dominique Scarfone

D.S.
3


tous les éléments, mais une « prise » bien spéciale qui consiste, au contraire d une

prise sélective, a tout étaler devant sot, a tout mettre a plat, c’est-a-dire A s’opposer a

la tendance naturelle a classer les données en catégories et A les hiérarchiser.

C’est, comme on le voit, toujours de la méthode fondamentale qu'il s’agit, celle-la
méme que Freud a décrite d’entrée de jeu, au chapitre 11 : associations libres,
attention en égal suspens, en rappelant que cest le travail poychigue qui est I'objet

véritable de la quéte. Or quoi de mieux pour cela que de partir des oublis qui ne

nous laissent que des bribes de réve ?

L'importance du blocage
En effet, quoi de mieux pour mettre en évidence le travail que la survenue d'un

obstacle A ce travail. Nous 'avons vu la fois précédente: quand tout file doux, il

faut se méfier; c’est devant I'obstacle qu'on prend la mesure de la valeur de ce
qu’on avance. lllustrons cela par I'exemple que donne Freud en p. 565, en
revenant une fois encore sur le réve « Non vixit ». Dans ce réve, écrit-il, « se
trouvait cette incise peu apparente qu'au début j'omis de voir, le passage “Comme

P ne le comprend pas, FL. me demande”, etc. » (665) Et 1l ajoute alors:

« Lorsque ensuite Uinterprétation se blogua, je repris ces mots et trouvai a partir
d’eux la voie vers la fantaisie d’enfant qui survient dans les pensées de réve
comme point nodal intermédiaire. Cela se fit grace aux lignes du poéte... »
(665-566, italiques ajoutés par moi.)

J’attire |'attention sur le fait qu'il a fallu & Freud reprendre des mots qui lui
avaient semblé peu dignes d'intérét. Et il le fit « lorsque (...) I'interprétation se
bloqua ». On ne saurait trop insister sur I'importance du blocage, de l'obstacle,
de la résistance pouvant aller jusqu’a I'impasse et qui oblige dés lors a reprendre
le travail en y mettant encore plus de cette attention spéciale qui consiste a ne reen
omeltre et A ne rien privilégier d’emblée.

Il faut ici remarquer une autre chose: il est question d'un blocage du travail
psychique. Or, le blocage dont parle Freud se produit au moment de
l'interprétation du réve. Le travail de réve a eu ses propres flux et ses propres
blocages, flux et arréts imaginables aprés-coup. Ce qu'il faut remarquer c’est que

le travail d'interprétation de Freud — qui avait bloqué — ¢ est encore le travadl

payehigue du réveur, puisque c’est de son réver qu'il s’agit. On voit bien dans ce cas



Dominique Scarfone

Dominique Scarfone
le tableau utilisé par les enquêteurs dans les séries policières évoque, imparfaitement, cette attotude.

Dominique Scarfone

Dominique Scarfone

Dominique Scarfone

Dominique Scarfone

Dominique Scarfone

D.S.
4


— 1

qu'il n’y pas lieu de séparer le travail de réve fait durant le sommeil du travail
psychique d’analyse a I'état de veille, cela alors méme qu'ils opérent en direction
opposée I'un de 'autre.

On peut ici tracer un paralléle avec ce qu’écrit Michel de M'Uzan dans un
article de 1964 intitulé « Apercus sur le processus de la création littéraire ». Il y
parle
« ...d'une tendance littéraire actuelle — je pense, par exemple, aux travaux de
Maurice Blanchot, de Bataille, etc. — gui va jusgu’a voir dans la difficulté, le blocage,
Uinhibition, [4me méme du travail authentigue. On m’a rapporté a ce propos une
parole de Georges Bataille, qui aurait dit & Robbe-Grillet un jour que celui-ci se
plaignait d’étre entravé dans son activité du moment : « Enfin, I'impasse | » Pour
un peu, on dirait que la marque du véritable écrivain est I'impossibilité
d’écrire. »*
Au risque de compliquer un peu les choses, on peut dire qu'il y a une continuité
entre travail de réve et travail d’écriture, en ce que ce sont tous deux des efforts
pour penser. Certes, analyser un réve n’est pas comme écrire un texte littéraire —
retenons quand méme que Freud notait ses réves par écrit suivis des nombreuses
pages d’associations —, mais un point commun existe entre eux, c'est de travailler

contre la résistance, ce qui signale que la résistance est non seulement inévitable,

mais partie-prenante des processus de travail psychiques. Plus généralement, on

pourrait avancer qu'il n'y a de pensée gue face a ce gui résiste a étre pensé, le reste se

ramenant A de la comptabilité : le verne latin « penvsare » renvoie A un « calcul »,

au sens d'une pierre, d'un caillou (calculis) qui servait comme mesure de poids...

Si je peux me permettre un autre détour, je citerai Walter Benjamin et sa fagon
de concevoir tant le processus historique que le processus de pensée. Dans ses
Theses sur la philosophie de Uhistoire Benjamin écrit ceci :

« Lhistorien matérialiste ne saurait renoncer au concept d'un présent qui n’est
point passage, mais arrét et blocage du temps.* »

Quant a la pensée, Benjamin écrit :

« La pensée n’est pas seulement faite du mouvement des idées, mais aussi de

2 Michel de M’Uzan, De I'art a la mort. Itinéraire psychanalytique. Gallimard, Coll. Tel, italiques ajoutés par
moi.

3 W. Benjamin (1940), Sur le concept d’histoire, in CEuvres vol. 1ll, Paris, Gallimard, Folio, p. 440.


Dominique Scarfone

Dominique Scarfone

D.S.
5


leur blocage. Lorsque la pensée s'immobilise soudain dans une conatellation
salurée de tensions, elle communique A cette derniére un choc qui la crwtallise en
monade.” »

J’ose proposer que le réve dont on se souvient est de cette sorte, une provisoire
cristallisation en monade. Et que celle-ci nous interroge précisément parce
qu’elle révele « une constellation saturée de tensions », c’est-a-dire qu’elle
évoque, certes, le flux, mais en nous le présentant sous l'aspect d'une forme
momentanée plus ou moins stable. Comme nous verrons plus loin dans le
chapitre, Freud semble exprimer cette méme idée lorsqu'’il évoque la figure du
champignon, inséparable de son mycélium mais y faisant quand méme exception.
Il vaut la peine de le citer tout de suite, méme si nous allons y revenir. Dans le
passage en question, Freud vient de parler de 'ombilic du réve qui rattache ce
dernier au « non-connu » ; aprés quot il écrit :

« Les pensées de réve auxquelles on arrive dans l'interprétation doivent en effet,

d’une maniére tout a fait générale, rester sans achévement et déboucher de tout

coté dans le réseau inextricable de notre monde de pensée. Dun point plus denve

de cet entrelacs s’éléve alors le souhait de réve, comme le champignon de son
mycélium. » (578, italiques ajoutés)
Il faut souligner que les pensées de réve vont « rester sans achévement » : si on
en doutait encore, on voit bien que Freud ne vise pas une interprétation terme a
terme du réve, mais décrit un cheminement (il a déja parlé de « cheminements de
pensée ») qui débouche « dans le réseau inextricable de notre monde de pensée ».
Pourtant, 1l congoit que ce cheminement comporte des moments de plus grande
densité. Tout comme 1l le dira plus tard des « lieux psychiques » — qui
correspondent au foyer d'une lentille ot convergent les rayons de lumiére —
Freud dit ici du souhait de réve, et donc de la formation de réve, qu'il surgit
« d'un point plus dense ».

Ce point ot surgit le champignon — le souhait autour duquel s’organise le réve —
me semble tout A fait comparable a la « constellation saturée de tensions » dont
parle Walter Benjamin. Sauf que Freud parle plutét de denvité plus grande. On
ne chicanera pas sur le choix des termes : ce qui nous importe c’est que dans les
deux cas 1l s’agit d'un flux rencontrant des obstacles; nous dirions aussi qu'il
s’agit d’ondes multiples dont la rencontre crée des patterns d’interférence. Ce qui

4 Op. cit. p. 441. ltaliques ajoutés par moi.



=1

nous rappelle qu’en physique, grice aux spectres d'interférence, on peut
discourir sur la lumiere...

Quelque chose se densifie dans le « mycélium », dans le réseau inextricable de
pensées. Qu’est-ce a dire ? Cette densification doit bien constituer une
résistance, mais au sens trés général de ce qui ralentit le flux. Un troisiéme bref

détour peut nous intéresser ici. C'est la proposition de I'anthropologue écossais
Tim Ingold qui, dans son livre Lines. A Brief History® propose de voir les lieux que
I'on habite non comme des contenants, mais comme les points sur nos
trajectoires_par lesquels on passe le plus souvent. Par analogie, on pourrait dire

que le « point plus dense » de 'entrelacs dont parle Freud est celui ou les
chemins de pensée s’entrecroisent plus qu’ailleurs. Autre fagon de voir comment

il est possible que la formation de pensée peut elle-méme former une résistance :
I'obstacle, la cristallisation, cela peut étre tout simplement les multiples
réitérations (iter, cheminement, voyage), les multiples passages : la résistance a
toujours partie liée avec la répétition. (Voir aussi plus loin, la notion de
déterminisme.)

Freud note bien que c’est la résistance qui fait qu'il ne reste que des bribes de réve
auxquelles consacrer notre attention. D’otl la nécessité de notre travail de

« surmontement » — de dépassement, sil'on veut — de nous-mémes, de nos
tendances spontanées a la synthése; de notre penchant A nous saisir de ce qui
semble évident, & nous fier & [intensité sensorielle au prix de manquer lintensité
paychigue®; de notre hate de conclure et de ramener au déja connu. Un travail
soutenu d’association & partir d'un élément isolé — donc, d'un point d’arrét — peut
au contraire nous mener vers des destinations inattendues. Freud va jusqu’a dire
que « les traits du réve les plus insignifiants sont indispensables a

l'interprétation » (566).

5 Tim Ingold, Lines. A Brief History. London : Routledge, 2007. (Trad. fr. Une breve histoire des lignes,
Editions Zones sensibles, 2013.)

6 Voir le chapitre VI, section sur le déplacement, et en particulier la note 1 de la page 350.


Dominique Scarfone

Dominique Scarfone

Dominique Scarfone

D.S.
6


— =1

Par conséquent, la mise a plat est une méthode essentielle pour travailler &
I'encontre de la résistance; rien n’est plus ou moins important que le reste, pas
méme un défaut d’expression :
« Nous avons apprécié de la méme fagon [...] chaque nuance de I'expression
1angagiére dans laquelle le réve s’offrait A nous; plus encore, lorsque nous était
offert un énoncé insensé ou insuffisant, comme si l'effort n’avait pas réussi a
traduire le réve dans sa bonne version, nouws avonds respecté aussi ce défaut de
lexpression. » (566, italiques ajoutés)

J’ai déja cité un passage, qui viendra quelques pages plus loin, ot Freud dit
qu’au fond le contenu manifeste du réve lui importe peu; on comprend mieux
pourquol, tout comme on comprend la phrase apparemment désinvolte déja citée
ou il déclare que « [t]out ce que I'oubli a colité en contenu de réve, on peut
souvent l’y mettre par l’analyse ». Freud ne veut pas dire qu’il se donne le droit
d’injecter ce qu'il veut pour remplir les lacunes. Il dit au contraire qu'il y faudra
plus de travail, et un travail contre soi-méme, pour aller & la rencontre d'un autre
travail : le travail de réve. Cela demande effort, attention, méthode :
«Bref, ce qui, de I'avis des auteurs, serait une improvisation arbitraire
hativement concoctée dans 'embarras [la bribe insignifiante], nous lavons traité
comme un texte sacré. Cette contradiction demande éclacrciement. » (566, italiques
ajoutés)

Le principe de continuité psychique

L'éclaircissement dont parle Freud dans le dernier segment cité consiste a
poursuivre de maniére conséquente 1'idée que l’essentiel du psychique est
inconscient... Cela peut sembler une 1dée trop générale pour expliquer quoi que

ce soit, mais je vous prie de suivre mon raisonnement.

Freud concéde :

« Il est exact que nous déformons le réve en tentant de le reproduire; nous
retrouvons |2 ce que nous avons désigné comme élaboration secondaire du réve
par l'instance du penser normal, élaboration prétant souvent & contresens. »

(566)


D.S.
7


Ce contresens apparent, quel est-il ? C’est de penser que puisque |'élaboration
secondaire est le fait du « penser normal », elle ne ferait plus partie du travail du
réve, travail qui, nous I'avons vu, produit déja lui-méme des déformations.”

Freud précise alors :

« Mais cette déformation n’est elle-méme rien d’autre qu'une part de
'élaboration a laquelle sont systématiquement soumises les pensées de réve par
suite de la censure de réve. » (566)

Par conséquent, les critiques qui s’attardent & la déformation et a la perte
survenue lors de la remémoration du réve donnent trop d’importance a ces faits
parce qu'ils oublient toutes les pertes et déformations déja survenues lors de la
production du réve dont on se souvient, et que celles-ci font partie de ce qui nous
intéresse.

« les auteurs ont [...] remarqué la part de déformation de réve qui travaille de

fagon manifeste; peu nous importe, car nous savons qu’un travail de déformation
plus étendu, moins facile & appréhender a [...] élu le réve pour objet. »

(566-567)

Ajoutons que l'erreur est aussi de concevoir le réve remémoré comme un objet

« discret », c’est-a-dire aux contours définis, & la maniére d'un fruit que l'on
détache de l'arbre et qu'on peut examiner a souhait. Or il n’en est rien. Le réve —
dont Freud dira qu'il lui importe au fond assez peu (p. 570) — est plut6t un
incident nocturne dont le souvenir trouble la surface psychique. Ce qui doit nous
intéresser, c’est ce que nous diront les ondes que cet incident produit sur cette
surface. Les ondes, ce sont d'une part le fait que le réveur a senti le fait de réver
comme « signifiant », puis ce sont les associations qui lui viennent autour de cet
incident. C'est donc encore et toujours le mouvement psychigue qui doit nous
concerner, et c'est toujours le principe de continucté psychigue que Freud prend en
ligne de compte. Rappelons en effet que la méthode freudienne consiste a
postuler que 12 ot se produisent des discontinuités, des lacunes, des « blancs » —
des interférences — dans le flux du conscient, la précisément se pose Uhypothése de
[inconscient. En menant 12 nos fouilles, nous pourrons parfois combler ces
lacunes, rétablir la continuité.

7 Comme souligné plus haut, il faut considérer que tout ce travail, y compris le travail d’interprétation, fait
partie d'un seul flux psychique.



10

Cette notion de continuité se retrouve d’ailleurs dans ce qu’écrit Freud tout de
suite apres :
« La seule erreur des auteurs est de tenir la modification du réve, lors de sa

remémoration et de sa mise en mots, pour arbitraire, donc, pour impossible a
résoudre... »

Dong, l'erreur est non seulement de considérer qu'il y aurait eu « un réve » en

tant qu’'objet discret, entité compléte, dont la remémoration aurait perdu des

morceaux, mais aussi de croire que cette perte est aléatoire, et que tout cela

rendrait donc son analyse impossible... Pour Freud, ce n’est pas du tout comme
) ) . . . . P ) .

cela qu'il faut approcher la chose. Le principe de continuité psychique pose que

la fragmentation, les oublis, les déformations secondaires, tout cela fact encore partie

du travail de réve.

Freud ajoute ensuite qu'en se méprenant sur l'importance de 'oubli de parties de
réve
« [les auteurs] sous-estiment le déterminisme dans le psychisme. »

Rappelons ce qu'il faut entendre par déterminisme: une image de réve est
hautement déterminée, voire surdéterminée, quand elle présente plusieurs
valences, plusieurs facettes susceptibles de la lier & plus d'une pensée de réve®. Ce
que Freud affirme ainsi, c’est que méme |'oubli est déterminé et
« qu'un deuxiéme train de pensée reprend aussitét la détermination de I'élément
qui a été laissé indéterminé par le premier. » (567)
Pour ma part, je crois entendre ici que le psychisme est un vaste réseau (retour a
I'entrelacs des pensées cité plus haut), réseau multi-dimensionnel, ot aucune
pensée ou image ne se tient toute seule. Chacune est « déterminée », c’est-a-dire
a des liens avec d’autres pensées ou images. Que se produise un incident (réve),
sl un premier train de pensée (un premier « train d’ondes », une premiére section

du réseau) ne trouve pas ot accrocher un élément de ce réve — qui donc aura été

8 Voir le document 41 sur la section B du chapitre VI, p. 3. Je cite Freud : « Cela donne tout d’abord
I'impression que ce qui entre en ligne de compte pour le choix opéré par le réve, ce n’est absolument pas
Iintensité psychique des différentes représentations, c’est seulement le fait que celle-ci soit déterminée d’un
plus ou moins grand nombre de cétés. » Voila donc la surdétermination, que Freud explique aussitot : « On
pourrait affirmer que ce n’est pas ce qui est important dans les pensées de réve qui entre dans le réve, mais
ce qui y est contenu de multiples facons. » (350-351, italiques ajoutés)


D.S.
 8- Le déterminisme


oublié —, un deuxiéme train de pensée (une autre section du réseau) pourra le
rattraper.

Il me faut ici invoquer & nouveau ce que 'on peut appeler un darwinwime
poychigue : un pullulement de « trains de pensée » dont certains se distingueront
(seront « sélectionnés », au sens de Darwin) par leur plus grande aptitude a
s’accrocher & un élément psychique donné. Mais la spécificité freudienne de ce
darwinisme consiste en ce que la sélection est en méme temps une réswtance.

Rappelons en effet que toute production de sens est en méme temps un
refoulement, une censure (Freud, 1915). Alors, n’allons pas croire que le second
train de pensée — qui réussira la ot le premier avait échoué — va nous livrer les
pensées de réve telles quelles... Non, cela donnera une « facade » (élaboration

secondaire) qui devra elle aussi faire 'objet du travail d’analyse. Travail

d’analyse que I'on peut concevoir comme la poursuite du travail nocturne. On
voit tout de suite pourquoi aucune analyse de réve ne saurait se passer des
associations du réveur, et combien la tAche essentielle de I'analyste est d’assister
le réveur dans son travail d’analyse. A l'inverse de Pénélope, nous aidons le
patient & dé-tisser le jour ce que sa psyché a tissé de nuit, mais c’est encore de
travail psychique qu'll s’agit, travail contre des résistances.

C’est ce qui permet & Freud de formuler ce qui ressemble & une ruse — faire
raconter le réve deux fois et noter les points ot le récit est différent. 1l s’agit, je
crois, de laisser fonctionner le mécanisme darwinien de sélection dont je parlais,
et de mettre ainsi en relief la différence de sélection entre les deux récits, étant
entendu qu'll n’y a de significatif dans la pensée humaine que, justement, cette
différence, que I'on pourrait écrire différance, suivant Derrida, pour marquer
qu’elle signale A la fois une différence et un Jdifféré, tous deux conditions
nécessaires du psychique. C'est aussi ce qui permet & Freud de ne pas s’en faire
avec une autre manifestation de la résistance, le doute, « que notre jugement
oppose au récit de réve » (668). On comprend que cette résistance est résistance
au flux continu du psychique. Donc, peu importe ce dont on se souvient (ou pas)
du contenu du réve. Le principe de continuité fait en sorte qu'il

« ne serait pas absurde que quelqu’un dise: Que ceci ou cela ait été contenu dans
le réve, je ne le sais pas avec certitude, mais A ce propos voici ce qui me vient &

I'idée. » (569)


Dominique Scarfone

Dominique Scarfone


12

Dans cette suite en différé du réver nocturne, 1l est possible de reprendre les
trains de pensée de la nuit; ce qui compte, c’est d’affronter les obstacles sur ces
chemins. Et Freud de conclure sur cette régle:

« tout ce qui vient perturber la poursuite du travail est une résistance. » (569)

Poursuite de quel travail ? Travail de pensée, travail d’analyse ? Sans doute les
deux, qui au fond ne font qu'un.

La mise a plat (bis)
On peut dire, & partir de tout ce qui précéde, que la mise a plat dont nous avons
parlé est générale :

® Mise 4 plat des contenus remémorés : ne pas donner plus de crédit & ce qui
semble important qu’a ce qui semble accessoire (ou l'inverse).

* Mise a plat du travail de réve lui-méme : en lisant bien, on s’apergoit que ce
travail ne consiste pas seulement & produire le réve dont on se souvient, mais
qu'il entre aussi bien dans le fait d’en oublier des parties. L'oubli des réves, en
tout ou en partie, fait partie du travail de réve! Ce qui est perdu pourra étre
retrouvé par un autre travail, le travail d’analyse qui en est, dirais-je, « la
continuation par d’autres moyens » (comme on dit de la guerre par rapport a la
politique). Mais méme si on ne le retrouve pas formellement, le principe de
continuité psychique nous autorise & penser que le travail continue, que ce soit
en positif (se rappeler d'un fragment) comme en négatif (parler apparemment
d’autre chose). De toute maniére, 'important n’est pas d’attraper un élément
isolé (ou plusieurs), mais, dirais-je, de prendre le train en marche, d’en emprunter le

mouvement.

* Mise a plat, finalement, du travail en séance : Il ne faut pas fétichiser le réve
remémoré et sa prosodie manifeste qui souvent nous en met plein la vue, d’autres
fois nous dit de circuler parce qu'il n'y aurait rien a voir... Il s’agit de continuer a
travailler selon la méthode fondamentale, sans se demander si on est « vraiment »
en train de travailler sur le réve rapporté ou si on a quitté son voisinage. Il y a
mise A plat entre production psychique et résistance. La résistance est
inséparable de la production psychique; elle est une part tout aussi essentielle...


D.S.
9


