Séminaire Penver avec Freud
Année 2021-2022
Chap. VI - Le travail de réve (suite, section I)

Dominigue Scarfone

L’élaboration secondaire

Nous voici donc parvenus a la derniére section de ce grand chapitre VI, et la désormais
trés attendue quatriéme fonction que Freud n’a cessé de nous annoncer. Aprés la
condensation, le déplacement et la prise en compte de la présentabilité, il va
maintenant traiter de 1’élaboration secondaire.

Freud I'écrit d’emblée : 1l s’agit d'une hypothése totalement nouvelle.

Une distinction s'impose aussitdt : on peut, au cours du réve, s’étonner, s'irriter, se
rebeller face & un fragment du réve lui-méme, mais cela fait encore partie du matériel
du réve. Mais, se demande Freud :

Que signifie p.ex. cette critique, qui n’est pas rare du tout dans le réve : « Mais
ce n'est qu'un réve »? Clest une véritable critique du réve, telle que je pourrais
I'exercer A I'état de veille. (539)

Que vient faire cette critique?

Elle sert & endormir une certaine instance qui, & ce moment-l3a, aurait tout motif
de se mettre en mouvement et d'interdire la poursuite du réve [...] Mais il est
plus commode de continuer & dormir et de tolérer le réve, « parce que ce n’est
malgré tout qu’un réve ». (639-540)

Et Freud d’avancer I'hypothése que cette critique méprisante apparait quand la
censure a été prise de court et qu'il lui faut réagir au passage d'un contenu qui a été
admis malgré tout.

C’est une manifestation de 'esprit d'escalier de la part de la censure psychique.

(540)

’ N M 7z A ) M
Clest 14, conclut Freud, la preuve que tout ce qui se présente comme reve n est pas issu
des seules pensées de réve...

. : : , e
mais qu'une fonction psychique qu’on ne peut pas différencier de notre penser
vigile peut fournir des contributions au contenu de réve.



Est-ce quelque chose d’exceptionnel, ou est-ce que cette instance, essentiellement
censurante, participe régulierement 2 la formation du réve? Freud répond sans hésiter

en faveur de cette derniére éventualité.

Si l'on fait un bref retour en arriére, a la section sur la condensation (Section A; voir
mes notes, p. 7), cette fonction censurante avait déja été évoquée a propos du

sentiment que le réve dont on se souvient n’est qu'une partie du réve tel que révé (p.
322) et Freud avait alors annoncé que cela serait expliqué plus tard. Eh bien, nous y

somimes :

Il est indubitable que 'instance censurante, dont nous n’avons jusqu’ici reconnu
I'influence que dans les restrictions et omissions de contenu de réve, est aussi
responsable d'interpolations et d’accroissements dans celui-ci. (540)

Ce sont des éléments facilement reconnaissables en ceci qu'ils ne peuvent pas avoir été
produites par le travail de réve. En effet, nous avons vu, dans les sections précédentes,
a propos des autres composants du travail de réve, que celui-ci ne dispose pas des

« et », « donc », etc. autrement dit des particules de connexion logique entre les
pensées. Freud souligne A présent les « comme si » qui apparaissent dans le récit de
réve, servant « frayer une corrélation entre deux parties de réve » (640). Mais, ajoute-
t-1, ces interpolations disparaissent plus facilement de la mémoire que le véritable

matériel de réve :

[...] sile réve succombe & I'oubli, ce sont elles qui disparaissent en premier, et je
présume fortement que notre plainte fréquente d’avoir révé tant de choses, d’en
avoir oublié la plus grande partie et de n’en avoir conservé que des fragments,
repose précisément sur la disparition immédiate de ces pensées qui font joint.

(540)

On peut, ajoute Freud, ramener ces « pensées intercalaires » au matériel se trouvant
dans les pensées réve, mais un matériel qui n’était pas accueilli dans le réve ni par sa
valeur ni par sa surdétermination (541). Passage quelque peu obscur qui mériterait
que Freud nous donne un exemple, mais je crois qu'on peut le comprendre
rétrospectivement apreés avoir lu paragraphe suivant :

Ce qui distingue et trahit cette partie du travail du réve, c’est sa tendance. Cette
fonction procéde de la méme fagon que le philosophe, & ce qu’affirme
méchamment le poéte :avec ses gueniﬂes et ses haillons elle bouche les trous de
I'édifice du réve. La conséquence de son effort est que le réve perd son
apparence d’absurdité et d'incohérence et se rapproche du modéle d'une
expérience vécue compréhensible. (541)

On peut y voir un « travail de finition », et la question est alors : ot trouver le matériel
pour « boucher les trous » ? Freud propose que c’est encore dans les pensées de réve,
mais des pensées dont ni I'importance ni la polyvalence (surdétermination) n’en



avalent promu l’usage. Ces sortes de surplus sont alors récupérés aux fins de ce
plétrage des trous, ce redressement des incohérences nécessairement créées par les
condensations et déplacements etc.

« Ou Freud va-t-il chercher ¢a ? », demandera-t-on; je crois qu'il y a une réponse
facile : dans son observation minutieuse, avec son esprit conséquent et sa parcimonie
conceptuelle. D’une part, comme déja souligné, il constate que des expressions du
genre « comme sl » ne sauraient avoir été présentes dans le réve tel que révé, puisque
ce sont des éléments de pensée secondaire. D’autre part, il a établi que le réve ne crée
pas de novo ces éléments; si donc ils apparaissent, n’allons pas chercher les fruits trop
loin de l'arbre (parcimonie théorique) : ce sont des pensées de réve de moindre
importance et qui n’avaient pas satisfait a I'exigence de présentabilité. On pourrait
donc dire : ces pensées tratnaient dans le paysage et, selon la logique purement
opportuniste que nous avons déja soulignée, elles ont été récupérées et recyclées par
cette « fonction psychique » qui n’a pas encore été nommée et dont le role est de
parachever le réve pour le rapprocher autant que possible d'une « expérience vécue
compréhensible ».

La contribution de cette autre instance a la formation finale du réve, Freud en avait
déja le modele dans sa conception de la formation du symptéme hystérique. Dans son
chapitre théorique des Etudes sur Uhystérie, il décrit en effet le symptéme hystérique non
comme la manifestation directe de I’élément inconscient, mais comme un « infiltrat » :

L’organisation pathogéne ne se comporte pas vraiment comme un corps
étranger, mais bien plutét comme un infiltrat. (O.C. vol. 2, p. 277).

La notion d'infiltrat signifie qu'a la composante venant du souhait inconscient s’ajoute
une contribution de la part du moi, de sa résistance. C'est cela qui fait que le tout ne se
comporte pas vraiment comme un corps étranger. C'est cela aussi qui nous permet de
dire que le symptéme, tout comme le réve d’ailleurs, est une formation de compromus.
Compromis qui se forme, une fois de plus, selon le modéle noyau/enveloppe : cette
enveloppe au corps étranger qu’est la source inconsciente du réve, Freud 'appellera
plus tard « la facade » du réve. Souvenons-nous, comme signalé en page 2 des
présentes notes, ce que Freud a dit de la censure, qu’elle ne fait pas qu’éliminer des
contenus mais qu'elle intercale elle-méme des contenus (640). Nous comprenons mieux
ainsi ce qu'il voulait dire. Au fond il s’agit de se rappeler que, comme le symptéme, le
réve est formation de compromis a plus d'un titre : compromis entre les divers souhaits
simultanés du réveur, mais compromis aussi entre ces souhaits et la censure qui les
masque, mais doit néanmoins y opposer quelque chose de substantiel.

Dans le cas présent, toutefois, Freud travaille & plus fort grossissement. Les nombreux
compromis du réve, nous les avions déja rencontrés quand par exemple nous avons vu
que le réve tente de satisfaire plusieurs souhaits a la fois (souhait de dormir+ souhait de



résoudre un probléme resté pendant+ souhait de satisfaire un désir infantile...) Tous
ces compromis, le travail de réve s’en chargeait sans l'intervention de cette « nouvelle
fonction ». Dans ce que Freud décrit & présent, il s’agit de quelque chose en plus; il
s’agit d'un effort de rendre I'expérience du réve aussi proche que possible d'une
expérience vécue ordinaire. Opération qui ne réussit pas toujours, dit Freud. Certes,
dans de rare cas, ces réves paraissent & premiére vue « d'une logique et d'une
correction impeccables » (5641), mais si on les analyse, ajoute Freud, on réalise que
'élaboration secondaire a jonglé librement avec le contenu...

Ce sont des réves qui, pour ainsi dire, ont déja été interprétés une fois, avant qu'a
’état de veille nous ne les soumettions a 'interprétation. (641)

Cette notation sur laquelle Freud n’insiste pas beaucoup, me semble particuliérement
intéressante. D’abord parce qu’elle nous dit que la « quatriéme fonction » qui entre
dans la production du réve est en quelque sorte une « fonction interprétante ». A ce
sujet, quelques remarques :

1- Il s’agit alors d’'une interprétation sans interpréte (sans « quelqu’un » qui interpréte);
c’est la « quatriéme puissance » qui fait le travail alors qu'on est encore endormi.

2- Linterprétation en question n’équivaut pas a une analyse du réve, bien au contraire,
c’est un effort pour parvenir & une synthése plus achevée encore.

3- Cela nous indique qu’'au moment méme ot le réve est produit, avec toutes les
déformations que nous lui connaissons, la « quatriéme fonction » cherche en quelque
sorte A le « réformer », c’est-a-dire & en adoucir le caractére typiquement onirique,
pour le rapprocher de I'expérience vécue ordinaire. Pour traduire en anglais
« vekunddire Bearbettung » (élaboration secondaire), Strachey a choisi « vecondary
reviston », ol le mot « revision » est une traduction moins littérale mais rend bien 1'idée
d’un processus « révisionniste », comme on le dit d'une attitude politique, ce qui
correspond mieux a ce que Freud entend.

4- La notion d’interprétation prend un sens tout relatif puisque 'usage qu’en fait Freud
ici montre bien que cela est tout le contraire de l'interprétation analytique. Cela
devrait nous inciter a toujours distinguer entre wlerprétation et analyse du réve. En
poussant un peu plus dans cette direction, on se dit que le titre plus exact du livre
aurait pu étre Lanalyse du réve. Plus important encore, cela nous rappelle que
l'interprétation est du c6té d'une nouvelle synthése, et qu’en ce sens elle opere un
nouveau refoulement.

5- Freud souligne que le travail de cette « quatriéme puissance » ne réussit pas toujours
complétement : des réves qui commencent en ayant l'air trés cohérents deviennent a
un certain point insensés ou confus; parfois ses effets font défaut complétement et
nous n’avons que des bribes de réve, sans queue ni téte.



Réves nocturnes, réves diurnes, fantaisies

Nous avons vu dans les sections précédentes que parfois une pensée peut persister au
milieu d'un réve sans étre modifiée par le travail de réve. Quelque chose d’analogue est
a présent décrit par Freud : le cas ol le travail de réve se voit épargné 'effort puisqu’il
peut reprendre telle quelle une « fantaisie » déja formée :

[...]1ly a un cas ot le travail consistant pour ainsi dire & construire au réve
une fagade lui reste en grande partie épargné, du fait que dans le matériel des
pensées de réve une telle formation, impatiente d’étre utilisée, se trouve déja

toute préte. (642)

Il s’agit d'un matériel que, pour éviter tout malentendu, Freud assimile aussitét au
« réve diurne » qui, par définition, se produit a 'état de veille.

S’ouvre ici un territoire dans lequel Freud s’engage en faisant le lien avec la clinique de
I'hystérie :

L'étude des psychonévroses meéne 2 la connaissance surprenante que ces
fantaisies ou réves diurnes sont les stades préliminaires les plus proches des
symptf)mes hystériques, du moins de toute une série d’entre eux ; ce n’est pas
aux souvenirs eux-mémes mais aux fantaisies édifiées sur la base des souvenirs
que se rattachent en premier lieu les symptémes hystériques. (642)

Ces fantaisies, ajoute-t-il, peuvent étre conscientes ou inconscientes. Il importe ici de
noter que pour Freud il y a une parfaite continuité quant a la nature de ces fantaisies;
qu’elles soient conscientes ou non, seul leur contenu les distingue, certaines devant
rester inconscientes, dit-1l, « étant donné leur contenu et le fait qu’elles proviennent de
matériel refoulé. » (543, italiques ajoutés). Cette facon qu’a Freud de s’exprimer mérite
réflexion. A suivre le mot-a-mot, ces fantaisies sont inconscientes mais cela est dii au
fait qu'elles « proviennent de matériel refoulé »; faut-il en conclure qu’elles ne sont pas
elles-mémes du « matériel refoulé »? Ce n’est pas évident, sachant ce qu'll écrira en
2015, dans son texte « L'inconscient », quand il parlera des « rejetons de motions
pulsionnelles ics » qui « réunissent en eux des déterminations opposées » puisque :

« D’une part, ils sont hautement organisés, exempts de contradictions, ils ont
exploité tout acquis du systéme Cv et, pour notre jugement, se laisseraient &

peine différencier des formations de ce systéme » (OCP XIII, p. 229)

On peut donc dire que de par leur haute organisation, ils appartiennent au systéme Pc-
Cs (préconscient-conscient). Mais,



« D’autres part, ils sont inconscients et incapables de devenir conscients. Ils
appartiennent donc qualitativement au systéme Pcs, mais de fait a I'/es. Leur
provenance reste ce qu'il y a de décisif pour leur destin. [...] c’est de cette sorte
que sont, chez les normaux comme chez les névrosé, les formations de la
fantaisie, que nous avons reconnues comme stades préliminaires de la formation
du réve, comme de celle du symptﬁme, et qui malgré leur haute organisation,
restent refoulées et, en temps que telles, ne peuvent devenir conscientes. (/5id.)

Dans des passages comme celui-ci, il faut admirer la capacité de Freud de travailler
minutieusement sans se laisser arréter par une approche schématique qui, par exemple,
trancherait brutalement et déciderait qu'une fantaisie doit étre ou inconsciente ou
préconsciente, de la méme fagon que selon le fameux truisme, il faut qu'une porte soit
ouverte ou fermée. On voit, au contraire, Freud accepter volontiers que les catégories
et méme les systémes /cs et Pes-Co n'imposent pas un « ou bien/ou bien », et qu'il existe
des formations « métissées » aux « déterminations opposées ».

Parenthese

J’attire votre attention sur cette derniére expression « déterminations opposées ». Elle
évoque aussitot les pensées de réve « déterminée[s ] d'un plus ou moins grand nombre de

cotés » (1.R. p. 350-351) et qui, pour cette raison, se prétent bien a un réle de liatson (voir
mes notes 42-B- Le déplacement, p. 3). Un méme processus semble donc & I'ceuvre qui
nous laisse bien entendre que les fantaisies elles-mémes (qu'on nomme habituellement
« fantasmes ») pourraient tenir ce role de liaison entre le refoulé proprement dit et la
pensée consciente. La notion d'infiltrat que nous évoquions plus haut & propos du
symptdme serait aussi de cet ordre.

Cette référence a quelque chose d'intermédiaire, a cet « entre-deux », est sans doute le
domaine ot1 nous ceuvrons réellement dans la pratique. J.-B. Pontalis a souvent abordé
les choses sous cet angle dans plusieurs de ses écrits, et, avant lui, nous voyons aussi
une lointaine inspiration pour ce que développera Winnicott (espace et objet
transitionnel, p.ex.), si du moins nous prenons sérieusement en compte que méme chez
ce dernier, le transitionnel n’est pas de I'ordre du directement observable mais plonge
lui aussi ses racines dans le refoulé.

Fin de la parenthese.

Freud laisse donc entendre que ces fantaisies déja formées peuvent entrer de plain-
pied, pour ainsi dire, dans la formation du réve. Il avance méme, chose étonnante, que

[...] les soumettre & investigation aurait pu, a vrai dire, nous ouvrir l'acces le
meilleur et le plus immédiat & la compréhension des réves nocturnes. (5643)



Suit tout un plaidoyer en ce sens :

Comme les réves elles sont un accomplissement de souhait; comme les réves,
elles se basent pour une bonne part sur les impressions d’expériences vécues
infantiles; comme les réves, elle jouissent d'un certain relaichement de la censure
pour ce qui est de leurs créations. Si l'on cherche & déceler comment elles sont
édifiées, on s’apercoit que le motif-souhait, qui est & I'ceuvre dans la production,
a jeté péle-méle, réordonnancé et agencé en un nouvel ensemble le matériel avec
lequel elles sont construites. Elles sont avec les souvenirs d’enfance auxquels
elles remontent & peu prés dans le méme rapport que bien des palais baroques
de Rome avec les ruines antiques dont les pierres de taille et les colonnes ont
fourni le matériel pour la construction dans des formes modernes.' (5643)

La transition que Freud opére ainsi entre I'élaboration secondaire et les fantaisies et
réves diurnes peut, & une premiére lecture, sembler toute naturelle. Sil'on s’arréte,
toutefois, A soupeser ce qui est proposé, un certain nombre de questions surgissent.

Une premiére question est d’ordre épistémologique. D’une part Freud semble nous
avoir dit jusqu'ici que chaque réve est le produit d'un travail de réve fait durant le
sommelil, travail qu'il nous a présenté comme accompli activement, in sifu pourrait-on
dire, et soumis aux conditions particulieres du moment. D’autre part, il montre un
paralléle convaincant qu'il peut faire entre réves et fantaisies diurnes, et cependant,
dans le cas de ces derniéres il semble proposer qu’elles s’accumulent telles quelles, dans
le conscient ou l'inconscient, et qu’elles peuvent donc entrer dans la composition du
réve, mais en lui fournissant une facade déja toute préte, et « impatiente d’étre

utilisée ». On pense a une sorte de construction modulaire.

La question que je pose & cet égard est donc la suivante : Pourquoi, vu la grande
parenté entre réves nocturnes et réves diurnes, y aurait-il un processus de construction
différent? Une premiére réponse vient sans doute du fait que le réve diurne survient
alors que le moi est a I'état de veille. Certes, il lache un peu la bride, son attention est
vagabonde, mais il n’est pas véritablement endormi. Le systéme Pept-Co (perception-
conscience) n’est pas coupé du monde environnant autant qu'il 'est pendant le
sommeil, d’ott le plus haut niveau d’organisation de la fantaisie par rapport au réve, du
moins en autant que le réve n’est pas objet de la « révision » qu’est I'élaboration
secondaire.

Alors, accordons & Freud que ces formations de la fantaisie sont autant de modules
q
préts A étre employés dans la formation de certains réves. Freud croit d’ailleurs pouvoir
les reconnaitre « comme un tout » dans ses réves, par certaines caractéristiques :
p q

1 Notons au passage la métaphore archéologique, qu'il reprendra différemment dans d’autres textes. Ici, elle
sert surtout a affirmer la recomposition aprées-coup, dans une logique tout a fait congruente avec ce gu'il avait
propose a la fin du texte sur les souvenirs-couverture.



Dans mes réves surviennent souvent des parties qui se détachent par une
impression distincte de celle que donnent les autres. Elles m’apparaissent
comme fluides, dotées d'une meilleure cohérence et en méme temps plus
fugitives que d’autres parties du méme réve ; je sais que ce sont des fantaisies
inconscientes qui parviennent dans le réve avec toutes leurs cohérence, mais je
n’al jamais réussi a fixer une fantaisie de ce genre. (5644)

Passage intrigant, ot Freud « sait » que ce sont des fantaisies, mais du méme souffle
avoue qu'il n’a jamais « réussi a fixer une fantaisie de ce genre ». Le mot « fixer »
(fixieren) n’est pas limpide en lui-méme; il est traduit dans la Standard Edition par

« ptnning down » qui veut dire « épingler ». Je le mentionne parce que j'essaie & mon
tour d’« épingler » le sens de ce que Freud veut dire. Quel est donc ce « savoir » sur les
fantaisies qui entrent dans le réve, savoir qui cependant ne lui permet d’en épingler
aucune? Nous sommes ici en présence d'une de ces ambiguités, hésitations ou repentirs
dans la pensée de Freud a propos desquels Laplanche dit qu'il faut les considérer
comme des indices a investiguer davantage.

Les choses se compliquent d’ailleurs quand, dés la phrase suivante Freud déclare :

Du reste, ces fantaisies, comme tous les autres constituant des pensées de réve,
sont compactées, condensées, |'une étant superposée a I'autre, etc. mais 1l ya des
transitions, depuis le cas ou elles peuvent former, presque sans modification, le
contenu du réve ou du moins la fagade du réve, jusqu’au cas opposé ol elles ne
sont représentés dans le contenu du réve que par un de leurs éléments ou par
une lointaine allusion & I'un de ceux-ci. (/640.)

Freud nous avait dit que les fantaisies sont reconnaissables de par leur fluidité et
meilleure cohérence, mais ici 1l ajoute que celles-ci peuvent elles-mémes faire I'objet de
condensation, superposition, etc. bref, elles sont soumises aux trois facteurs abordés
précédemment. Puis il ajoute qu'il existe en fait toute une palette de possibilités : de la
présence sans modification a la lointaine allusion.

On se demande alors ce qu’apporte tout ce développement sur les fantaisies ou réves
diurnes et les réves nocturnes, sinon de nous montrer leurs affinités, la continuité entre
eux. Mais on peut pousser la critique plus avant et se demander, a partir de la difficulté
qu’avoue Freud de parvenir « épingler » une quelconque de ces fantaisies, si celles-ci
ne se raménent pas au produit du travail de réve, mais plus prés de I'état d’éveil. Cela
ouvre une longue parenthése pour laquelle je me permets de renvoyer a un texte
critique que j'ai publié il y a quelques années, intitulé « Fantasme et processus de

fantasmatisation ».

Un des apports serait le suivant :


http://transvirtuel.com/wp/wp-content/uploads/2017/01/Scarfone-Fantasme-et-processus.pdf
http://transvirtuel.com/wp/wp-content/uploads/2017/01/Scarfone-Fantasme-et-processus.pdf

Ce qui reste de toute évidence déterminant pour le destin des fantaisies dans les
pensées de réve, ce sont les avantages qu’elles peuvent offrir vis-a-vis des
revendications de la censure et de la contrainte de condensation. (5644)

Autrement dit, elles peuvent plus facilement franchir les cordons de la censure et
demandent moins de travail de condensation, d’ou la plus grande organisation qui fait
qu’elles s’offrent facilement comme « fagade » du réve.

Ayant soupesé tout cela, j’en viens aux considérations suivante : Peut-étre faut-il
examiner le tout sous un autre angle et trouver que ce qui compte, c’est qu’ﬂ entre dans
|'élaboration secondaire un travail de type oncrigue mais plus organisé, plus cohérent,
plus marqué par les exigences du moi, et qui de ce fait ne se distingue pas du travail de
fantasmatisation. Ce qui n’exige aucunement que des fantaisies soient déja 13, toutes
prétes A étre « collées » A la facade du réve. On peut tout aussi bien, et avec une plus
grande parcimonie théorique, poser que l'élaboration (ou révision) vecondaire ressemble au
processus de fantasmatisation davantage que les trots autres « facteurs » examinés par Freud
(condensation, déplacement, prise en compte de la présentabilité). Ce quatriéme
facteur, dont le qualiﬁcatif « secondaire » n’est peut-étre pas dd au hasard, se trouve
plus prés du moi et donne une « couche de finition » & ce que produisent les trois autres
facteurs dans le travail de réve; mais c’est un travail de finition qui se produit lui aussi
sur le moment méme et n’exige pas que les fantaisies soient déja présentes, toutes
faites.

A l'appui de cela on peut citer I'exemple méme que Freud apporte dans les
paragraphes subséquents. D'une part, il nous dit qu'il ne peut, dans le récit de réves,
éviter totalement les fantaisies, mais dans la suite de 'exposé de ce réve, il est difficile
de distinguer entre, par exemple, la « fantaisie de mariage » et ce qu’ailleurs il aurait
appelé « souhait ». Mais peut-étre sommes-nous en train de nous attarder & quelque
chose de trés... secondaire.

Plus importante est, par contre, la discussion que fait ensuite Freud sur le rapport
temporel entre élaboration secondaire et travail de réve. S’agissant d'une élaboration
dite vecondaire, on serait en effet porté & I'imaginer intervenant dans un second temps,
aprés que déplacement, condensation et prise en compte de la présentabilité aient fait
leur ceuvre. Or, ce n’est pas ainsi que Freud voit les choses :

Se pourrait-il que les facteurs a I'ceuvre dans la formation du réve [...] donne
forme en premier, & partir du matériel, un contenu de réve provisoire et que
celui-ci soit ensuite transformé aprés coup jusqu’a ce qu'il satisfasse le plus
possible aux revendication d'une seconde instance? (550)

Question a laquelle il répond immédiatement

Cela n’est guére vraisemblable. Il faut plutdt supposer que les exigences de cette
instance constituent dés le tout début 'une des conditions auxquelles le réve doit



10

satisfaire, et que cette condition, de méme que celle de la condensation, de la
censure de résistance et de la présentabilité, exerce un effet simultanément
inducteur et sélectif sur le vaste matériel des pensées de réve. (550)

Il n'y a dans tout cela aucun mystére. Avec son habituelle parcimonie, Freud écrit qu'il
nous suffit de considérer que cette quatriéme fonction psychique se comporte comme
le penser vigile & propos du matériel de perception :

Il est dans sa nature de mettre de I'ordre dans un tel matériel, d’y établir des
relations, de les soumettre a la cohérence intelligible a laquelle on s’attend. (650)

Freud rappelle alors les effets curieux que cette mise en ordre du percu peut
provoquer; par exemple : nous empécher de voir ce qui ne cadre pas avec nos attentes
et nos idées précongues.

Ce qui conduit Freud vers cette conclusion :

Il n’y a donc bien aucune autre instance psychique que notre penser normal
pour aborder le contenu de réve en revendiquant qu'il soit compréhensible, pour
le soumettre une premiére interprétation et provoquer ainsi une totale
mécompréhension de celui-ci. Pour ce qui est de notre interprétation, il reste
prescrit de négliger dans tous les cas 'apparente cohérence dans le réve comme
étant suspect de par sa provenance et, partant de ce qui est clair aussi bien que
de ce qui est confus, de s’engager dans la méme voix de rétrogradation menant
au matériel de réve. (5651)

Trés important aussi le résumé final, incluant la fameuse note de bas de page souvent
citée, que je propose, avec un clin d’oeil & Calvino, de re-lire intégralement en la
découpant en segments distincts :

« Il m’est arrivé autrefols de trouver extraordinairement difficile d’habituer les lecteurs a faire la
différence entre le contenu de réve manifeste et les pensées de réve latentes. »

Entendre ici que le réve manifeste, c’est le réve tel qu'il se présente en images; les pensées
latentes sont ce qu'il appelle aussi « pensées de réve ».

« Sand cesve on putsail des arguments et des objections dano le réve non interprété, tel gue le souvenir l'a
conservé, et on ne voulalt pas entendre ce qu'extge Uinterprétation du réve. »

Pour pouvoir dire quelque chose du réve, il faut 'interpréter, c'est-a-dire I’analyser. C'est du
réve une fois décomposé par ’analyse qu’on peut déduire que c’est un souhait accompli, qu'il y
a des processus primaires, etc.

« Maintenant que les analystes sont du moins accoutumés a mettre a la place du réve manifeste son
dend trouvé par Uinterprétation, beaucoup Jd'entre eux ve rendent coupables d’une autre confusion a



11

laquelle iy tiennent tout aussi obstinément. Ils cherchent lessence du réve dands ce contenu latent, et
ainsi ne veulent pas voir la différence entre les pensées de réve latentes et le travail de réve. »

Autrement dit, on est tenté de négliger le travail fait « détail par détail », pour produire le réve
a partir des pensées de réve. Postuler les pensées de réve sans voir & quel travail de
déplacement, condensation, déformation et censure elles ont été soumises, c’est risquer de ne
se retrouver qu'avec des choses bien banales, puisque...

« Le réve n'est au fond rien d’autre qu'une forme particuliére de notre pendser, forme qui est rendue
posaible par les conditions de létat de sommetl. »

Ne cherchons donc pas de grands mystéres dans les pensées elles-mémes. En fait, c’est une
fois que ces pensées sont & peu prés connues que commence véritablement... l'interprétation.
Cela parce que...

« Cedt le travail de réve qui produtt cette forme et il est, lui seul, ce qu’ll y a d'esventiel dands le réve, ce
qul explique sa particularité. »

Dans ce sens, le réve ne devrait nous intéresser que par cette particularité, par le fait de nous
signaler ol se sont produites les « torsions », les déplacements etc. Donc ot se trouvent les
points de résistance. Autrement dit, le travail d’analyse d'un réve s’attache non pas tant a
arriver & un sens donné, mais 2 « voir » le travail de réve lui-méme.

« Je duw cela pour donner sa juste valeur a la tendance prospective du réve s¢ mal famée. Le fait que le

A 2 - \ g 5 A . \ A B >
réve o occupe de chercher a résoudre les tiches incombant a notre vie d'@me n'est pas plus remarquable
que le fait que notre vie de veille consciente s'en occupe tout autant, et cela se borne a ajouter que ce
travadl peut auwssi avoir lieu dans le préconscient, ce qui d'adlleurs nous est déja connu. » (p. 557-558,
note 2)

Donc, oui, le réve essaie de résoudre des tiches dont a charge la vie psychique. En le
regardant sous cet angle, il n’y a |4 rien d’exceptionnel. Ce sont les conditions particuliéres
dans lesquelles la psyché s’acquitte de ces tAches qui ouvrent des bréches par lesquelles on
peut apercevoir quelque chose de « 'autre scéne ».

*



