
Séminaire Penser avec Freud

Année 2021-2022

Chap. VI - Le travail de rêve (suite, section I)

Dominique Scarfone

L’élaboration secondaire

Nous voici donc parvenus à la dernière section de ce grand chapitre VI, et la désormais 
très attendue quatrième fonction que Freud n’a cessé de nous annoncer. Après la 
condensation, le déplacement et la prise en compte de la présentabilité, il va 
maintenant traiter de l’élaboration secondaire.

Freud l’écrit d’emblée : il s’agit d’une hypothèse totalement nouvelle.

Une distinction s’impose aussitôt : on peut, au cours du rêve, s’étonner, s’irriter, se 
rebeller face à un fragment du rêve lui-même, mais cela fait encore partie du matériel 
du rêve. Mais, se demande Freud :

Que signifie p.ex. cette critique, qui n’est pas rare du tout dans le rêve : « Mais 
ce n’est qu’un rêve »? C’est une véritable critique du rêve, telle que je pourrais 
l’exercer à l’état de veille. (539)

Que vient faire cette critique?

Elle sert à endormir une certaine instance qui, à ce moment-là, aurait tout motif 
de se mettre en mouvement et d’interdire la poursuite du rêve […] Mais il est 
plus commode de continuer à dormir et de tolérer le rêve, « parce que ce n’est 
malgré tout qu’un rêve ». (539-540)

Et Freud d’avancer l’hypothèse que cette critique méprisante apparaît quand la 
censure a été prise de court et qu’il lui faut réagir au passage d’un contenu qui a été 
admis malgré tout.

C’est une manifestation de l’esprit d’escalier de la part de la censure psychique. 
(540)

C’est là, conclut Freud, la preuve que tout ce qui se présente comme rêve n’est pas issu 
des seules pensées de rêve…

mais qu’une fonction psychique qu’on ne peut pas différencier de notre penser 
vigile peut fournir des contributions au contenu de rêve.



2

Est-ce quelque chose d’exceptionnel, ou est-ce que cette instance, essentiellement 
censurante, participe régulièrement à la formation du rêve? Freud répond sans hésiter 
en faveur de cette dernière éventualité.

Si l’on fait un bref retour en arrière, à la section sur la condensation (Section A; voir 
mes notes, p. 7), cette fonction censurante avait déjà été évoquée à propos du 
sentiment que le rêve dont on se souvient n’est qu’une partie du rêve tel que rêvé (p. 
322) et Freud avait alors annoncé que cela serait expliqué plus tard. Eh bien, nous y 
sommes :

Il est indubitable que l’instance censurante, dont nous n’avons jusqu’ici reconnu 
l’influence que dans les restrictions et omissions de contenu de rêve, est aussi 
responsable d’interpolations et d’accroissements dans celui-ci. (540)

Ce sont des éléments facilement reconnaissables en ceci qu’ils ne peuvent pas avoir été 
produites par le travail de rêve. En effet, nous avons vu, dans les sections précédentes, 
à propos des autres composants du travail de rêve, que celui-ci ne dispose pas des 
« et », « donc », etc. autrement dit des particules de connexion logique entre les 
pensées. Freud souligne à présent les « comme si » qui apparaissent dans le récit de 
rêve, servant « frayer une corrélation entre deux parties de rêve » (540). Mais, ajoute-
t-il, ces interpolations disparaissent plus facilement de la mémoire que le véritable 
matériel de rêve :

[…] si le rêve succombe à l’oubli, ce sont elles qui disparaissent en premier, et je 
présume fortement que notre plainte fréquente d’avoir rêvé tant de choses, d’en 
avoir oublié la plus grande partie et de n’en avoir conservé que des fragments, 
repose précisément sur la disparition immédiate de ces pensées qui font joint. 
(540)

On peut, ajoute Freud, ramener ces « pensées intercalaires » au matériel se trouvant 
dans les pensées rêve, mais un matériel qui n’était pas accueilli dans le rêve ni par sa 
valeur ni par sa surdétermination (541). Passage quelque peu obscur qui mériterait 
que Freud nous donne un exemple, mais je crois qu’on peut le comprendre 
rétrospectivement après avoir lu paragraphe suivant :

Ce qui distingue et trahit cette partie du travail du rêve, c’est sa tendance. Cette 
fonction procède de la même façon que le philosophe, à ce qu’affirme 
méchamment le poète : avec ses guenilles et ses haillons elle bouche les trous de 
l’édifice du rêve. La conséquence de son effort est que le rêve perd son 
apparence d’absurdité et d’incohérence et se rapproche du modèle d’une 
expérience vécue compréhensible. (541)

On peut y voir un « travail de finition », et la question est alors : où trouver le matériel 
pour « boucher les trous » ? Freud propose que c’est encore dans les pensées de rêve, 
mais des pensées dont ni l’importance ni la polyvalence (surdétermination) n’en 



3

avaient promu l’usage. Ces sortes de surplus sont alors récupérés aux fins de ce 
plâtrage des trous, ce redressement des incohérences nécessairement créées par les 
condensations et déplacements etc.

« Où Freud va-t-il chercher ça ? », demandera-t-on; je crois qu’il y a une réponse 
facile : dans son observation minutieuse, avec son esprit conséquent et sa parcimonie 
conceptuelle. D’une part, comme déjà souligné, il constate que des expressions du 
genre « comme si » ne sauraient avoir été présentes dans le rêve tel que rêvé, puisque 
ce sont des éléments de pensée secondaire. D’autre part, il a établi que le rêve ne crée 
pas de novo ces éléments; si donc ils apparaissent, n’allons pas chercher les fruits trop 
loin de l’arbre (parcimonie théorique) : ce sont des pensées de rêve de moindre 
importance et qui n’avaient pas satisfait à l’exigence de présentabilité. On pourrait 
donc dire : ces pensées traînaient dans le paysage et, selon la logique purement 
opportuniste que nous avons déjà soulignée, elles ont été récupérées et recyclées par 
cette « fonction psychique » qui n’a pas encore été nommée et dont le rôle est de 
parachever le rêve pour le rapprocher autant que possible d’une « expérience vécue 
compréhensible ».

La contribution de cette autre instance à la formation finale du rêve, Freud en avait 
déjà le modèle dans sa conception de la formation du symptôme hystérique. Dans son 
chapitre théorique des Études sur l’hystérie, il décrit en effet le symptôme hystérique non 
comme la manifestation directe de l’élément inconscient, mais comme un « infiltrat » :

L’organisation pathogène ne se comporte pas vraiment comme un corps 
étranger, mais bien plutôt comme un infiltrat. (O.C. vol. 2, p. 277).

La notion d’infiltrat signifie qu’à la composante venant du souhait inconscient s’ajoute 
une contribution de la part du moi, de sa résistance. C’est cela qui fait que le tout ne se 
comporte pas vraiment comme un corps étranger. C’est cela aussi qui nous permet de 
dire que le symptôme, tout comme le rêve d’ailleurs, est une formation de compromis. 
Compromis qui se forme, une fois de plus, selon le modèle noyau/enveloppe : cette 
enveloppe au corps étranger qu’est la source inconsciente du rêve, Freud l’appellera 
plus tard « la façade » du rêve. Souvenons-nous, comme signalé en page 2 des 
présentes notes, ce que Freud a dit de la censure, qu’elle ne fait pas qu’éliminer des 
contenus mais qu’elle intercale elle-même des contenus (540). Nous comprenons mieux 
ainsi ce qu’il voulait dire. Au fond il s’agit de se rappeler que, comme le symptôme, le 
rêve est formation de compromis à plus d’un titre : compromis entre les divers souhaits 
simultanés du rêveur, mais compromis aussi entre ces souhaits et la censure qui les 
masque, mais doit néanmoins y opposer quelque chose de substantiel.
Dans le cas présent, toutefois, Freud travaille à plus fort grossissement. Les nombreux 
compromis du rêve, nous les avions déjà rencontrés quand par exemple nous avons vu 
que le rêve tente de satisfaire plusieurs souhaits à la fois (souhait de dormir+ souhait de 



4

résoudre un problème resté pendant+ souhait de satisfaire un désir infantile...) Tous 
ces compromis, le travail de rêve s’en chargeait sans l’intervention de cette « nouvelle 
fonction ». Dans ce que Freud décrit à présent, il s’agit de quelque chose en plus; il 
s’agit d’un effort de rendre l’expérience du rêve aussi proche que possible d’une 
expérience vécue ordinaire. Opération qui ne réussit pas toujours, dit Freud. Certes, 
dans de rare cas, ces rêves paraissent à première vue « d’une logique et d’une 
correction impeccables » (541), mais si on les analyse, ajoute Freud, on réalise que 
l’élaboration secondaire a jonglé librement avec le contenu…

Ce sont des rêves qui, pour ainsi dire, ont déjà été interprétés une fois, avant qu’à 
l’état de veille nous ne les soumettions à l’interprétation. (541)

Cette notation sur laquelle Freud n’insiste pas beaucoup, me semble particulièrement 
intéressante. D’abord parce qu’elle nous dit que la « quatrième fonction » qui entre 
dans la production du rêve est en quelque sorte une « fonction interprétante ». À ce 
sujet, quelques remarques :

1- Il s’agit alors d’une interprétation sans interprète (sans « quelqu’un » qui interprète); 
c’est la « quatrième puissance » qui fait le travail alors qu’on est encore endormi.

2- L’interprétation en question n’équivaut pas à une analyse du rêve, bien au contraire, 
c’est un effort pour parvenir à une synthèse plus achevée encore.

3- Cela nous indique qu’au moment même où le rêve est produit, avec toutes les 
déformations que nous lui connaissons, la « quatrième fonction » cherche en quelque 
sorte à le « réformer », c’est-à-dire à en adoucir le caractère typiquement onirique, 
pour le rapprocher de l’expérience vécue ordinaire. Pour traduire en anglais 
« sekundäre Bearbeitung » (élaboration secondaire), Strachey a choisi « secondary 
revision », où le mot « revision » est une traduction moins littérale mais rend bien l’idée 
d’un processus « révisionniste », comme on le dit d’une attitude politique, ce qui 
correspond mieux à ce que Freud entend.

4- La notion d’interprétation prend un sens tout relatif puisque l’usage qu’en fait Freud 
ici montre bien que cela est tout le contraire de l’interprétation analytique. Cela 
devrait nous inciter à toujours distinguer entre interprétation et analyse du rêve. En 
poussant un peu plus dans cette direction, on se dit que le titre plus exact du livre 
aurait pu être L’analyse du rêve. Plus important encore, cela nous rappelle que 
l’interprétation est du côté d’une nouvelle synthèse, et qu’en ce sens elle opère un 
nouveau refoulement.

5- Freud souligne que le travail de cette « quatrième puissance » ne réussit pas toujours 
complètement : des rêves qui commencent en ayant l’air très cohérents deviennent à 
un certain point insensés ou confus; parfois ses effets font défaut complètement et 
nous n’avons que des bribes de rêve, sans queue ni tête.



5

*

Rêves nocturnes, rêves diurnes, fantaisies

Nous avons vu dans les sections précédentes que parfois une pensée peut persister au 
milieu d’un rêve sans être modifiée par le travail de rêve. Quelque chose d’analogue est 
à présent décrit par Freud : le cas où le travail de rêve se voit épargné l’effort puisqu’il 
peut reprendre telle quelle une « fantaisie » déjà formée :

[…] il y a un cas où le travail consistant pour ainsi dire à construire au rêve 
une façade lui reste en grande partie épargné, du fait que dans le matériel des 
pensées de rêve une telle formation, impatiente d’être utilisée, se trouve déjà 
toute prête. (542)

Il s’agit d’un matériel que, pour éviter tout malentendu, Freud assimile aussitôt au 
« rêve diurne » qui, par définition, se produit à l’état de veille.

S’ouvre ici un territoire dans lequel Freud s’engage en faisant le lien avec la clinique de 
l’hystérie :

L’étude des psychonévroses mène à la connaissance surprenante que ces 
fantaisies ou rêves diurnes sont les stades préliminaires les plus proches des 
symptômes hystériques, du moins de toute une série d’entre eux ; ce n’est pas 
aux souvenirs eux-mêmes mais aux fantaisies édifiées sur la base des souvenirs 
que se rattachent en premier lieu les symptômes hystériques. (542)

Ces fantaisies, ajoute-t-il, peuvent être conscientes ou inconscientes. Il importe ici de 
noter que pour Freud il y a une parfaite continuité quant à la nature de ces fantaisies; 
qu’elles soient conscientes ou non, seul leur contenu les distingue, certaines devant 
rester inconscientes, dit-il, « étant donné leur contenu et le fait qu’elles proviennent de 
matériel refoulé. » (543, italiques ajoutés). Cette façon qu’a Freud de s’exprimer mérite 
réflexion. À suivre le mot-à-mot, ces fantaisies sont inconscientes mais cela est dû au 
fait qu’elles « proviennent de matériel refoulé »; faut-il en conclure qu’elles ne sont pas 
elles-mêmes du « matériel refoulé »? Ce n’est pas évident, sachant ce qu’il écrira en 
2015, dans son texte « L’inconscient », quand il parlera des « rejetons de motions 
pulsionnelles ics » qui « réunissent en eux des déterminations opposées » puisque :

« D’une part, ils sont hautement organisés, exempts de contradictions, ils ont 
exploité tout acquis du système Cs et, pour notre jugement, se laisseraient à 
peine différencier des formations de ce système » (OCP XIII, p. 229)

On peut donc dire que de par leur haute organisation, ils appartiennent au système Pc-
Cs (préconscient-conscient). Mais,



6

« D’autres part, ils sont inconscients et incapables de devenir conscients. Ils 
appartiennent donc qualitativement au système Pcs, mais de fait à l’Ics. Leur 
provenance reste ce qu’il y a de décisif pour leur destin. […] c’est de cette sorte 
que sont, chez les normaux comme chez les névrosé, les formations de la 
fantaisie, que nous avons reconnues comme stades préliminaires de la formation 
du rêve, comme de celle du symptôme, et qui malgré leur haute organisation, 
restent refoulées et, en temps que telles, ne peuvent devenir conscientes. (Ibid.)

Dans des passages comme celui-ci, il faut admirer la capacité de Freud de travailler 
minutieusement sans se laisser arrêter par une approche schématique qui, par exemple, 
trancherait brutalement et déciderait qu’une fantaisie doit être ou inconsciente ou 
préconsciente, de la même façon que selon le fameux truisme, il faut qu’une porte soit 
ouverte ou fermée. On voit, au contraire, Freud accepter volontiers que les catégories 
et même les systèmes Ics et Pcs-Cs n’imposent pas un « ou bien/ou bien », et qu’il existe 
des formations « métissées » aux « déterminations opposées ».

----------------

Parenthèse

J’attire votre attention sur cette dernière expression « déterminations opposées ». Elle 
évoque aussitôt les pensées de rêve « déterminée[s] d’un plus ou moins grand nombre de 
côtés » (I.R. p. 350-351) et qui, pour cette raison, se prêtent bien à un rôle de liaison (voir 
mes notes 42-B- Le déplacement, p. 3). Un même processus semble donc à l’œuvre qui 
nous laisse bien entendre que les fantaisies elles-mêmes (qu’on nomme habituellement 
« fantasmes ») pourraient tenir ce rôle de liaison entre le refoulé proprement dit et la 
pensée consciente. La notion d’infiltrat que nous évoquions plus haut à propos du 
symptôme serait aussi de cet ordre.

Cette référence à quelque chose d’intermédiaire, à cet « entre-deux », est sans doute le 
domaine où nous œuvrons réellement dans la pratique. J.-B. Pontalis a souvent abordé 
les choses sous cet angle dans plusieurs de ses écrits, et, avant lui, nous voyons aussi 
une lointaine inspiration pour ce que développera Winnicott (espace et objet 
transitionnel, p.ex.), si du moins nous prenons sérieusement en compte que même chez 
ce dernier, le transitionnel n’est pas de l’ordre du directement observable mais plonge 
lui aussi ses racines dans le refoulé.

Fin de la parenthèse.

----------------

Freud laisse donc entendre que ces fantaisies déjà formées peuvent entrer de plain-
pied, pour ainsi dire, dans la formation du rêve. Il avance même, chose étonnante, que

[…] les soumettre à investigation aurait pu, à vrai dire, nous ouvrir l’accès le 
meilleur et le plus immédiat à la compréhension des rêves nocturnes. (543)



7

Suit tout un plaidoyer en ce sens :

Comme les rêves elles sont un accomplissement de souhait; comme les rêves, 
elles se basent pour une bonne part sur les impressions d’expériences vécues 
infantiles; comme les rêves, elle jouissent d’un certain relâchement de la censure 
pour ce qui est de leurs créations. Si l’on cherche à déceler comment elles sont 
édifiées, on s’aperçoit que le motif-souhait, qui est à l’œuvre dans la production, 
a jeté pêle-mêle, réordonnancé et agencé en un nouvel ensemble le matériel avec 
lequel elles sont construites. Elles sont avec les souvenirs d’enfance auxquels 
elles remontent à peu près dans le même rapport que bien des palais baroques 
de Rome avec les ruines antiques dont les pierres de taille et les colonnes ont 
fourni le matériel pour la construction dans des formes modernes.1 (543)

La transition que Freud opère ainsi entre l’élaboration secondaire et les fantaisies et 
rêves diurnes peut, à une première lecture, sembler toute naturelle. Si l’on s’arrête, 
toutefois, à soupeser ce qui est proposé, un certain nombre de questions surgissent.

Une première question est d’ordre épistémologique. D’une part Freud semble nous 
avoir dit jusqu’ici que chaque rêve est le produit d’un travail de rêve fait durant le 
sommeil, travail qu’il nous a présenté comme accompli activement, in situ pourrait-on 
dire, et soumis aux conditions particulières du moment. D’autre part, il montre un 
parallèle convaincant qu’il peut faire entre rêves et fantaisies diurnes, et cependant, 
dans le cas de ces dernières il semble proposer qu’elles s’accumulent telles quelles, dans 
le conscient ou l’inconscient, et qu’elles peuvent donc entrer dans la composition du 
rêve, mais en lui fournissant une façade déjà toute prête, et « impatiente d’être 
utilisée ». On pense à une sorte de construction modulaire. 

La question que je pose à cet égard est donc la suivante : Pourquoi, vu la grande 
parenté entre rêves nocturnes et rêves diurnes, y aurait-il un processus de construction 
différent? Une première réponse vient sans doute du fait que le rêve diurne survient 
alors que le moi est à l’état de veille. Certes, il lâche un peu la bride, son attention est 
vagabonde, mais il n’est pas véritablement endormi. Le système Pcpt-Cs (perception-
conscience) n’est pas coupé du monde environnant autant qu’il l’est pendant le 
sommeil, d’où le plus haut niveau d’organisation de la fantaisie par rapport au rêve, du 
moins en autant que le rêve n’est pas objet de la « révision » qu’est l’élaboration 
secondaire.

Alors, accordons à Freud que ces formations de la fantaisie sont autant de modules 
prêts à être employés dans la formation de certains rêves. Freud croit d’ailleurs pouvoir 
les reconnaître « comme un tout » dans ses rêves, par certaines caractéristiques :

1 Notons au passage la métaphore archéologique, qu’il reprendra différemment dans d’autres textes. Ici, elle 
sert surtout à affirmer la recomposition après-coup, dans une logique tout à fait congruente avec ce qu’il avait 
proposé à la fin du texte sur les souvenirs-couverture.



8

Dans mes rêves surviennent souvent des parties qui se détachent par une 
impression distincte de celle que donnent les autres. Elles m’apparaissent 
comme fluides, dotées d’une meilleure cohérence et en même temps plus 
fugitives que d’autres parties du même rêve ; je sais que ce sont des fantaisies 
inconscientes qui parviennent dans le rêve avec toutes leurs cohérence, mais je 
n’ai jamais réussi à fixer une fantaisie de ce genre. (544)

Passage intrigant, où Freud « sait » que ce sont des fantaisies, mais du même souffle 
avoue qu’il n’a jamais « réussi à fixer une fantaisie de ce genre ». Le mot « fixer » 
(fixieren) n’est pas limpide en lui-même; il est traduit dans la Standard Edition par 
« pinning down » qui veut dire « épingler ». Je le mentionne parce que j’essaie à mon 
tour d’« épingler » le sens de ce que Freud veut dire. Quel est donc ce « savoir » sur les 
fantaisies qui entrent dans le rêve, savoir qui cependant ne lui permet d’en épingler 
aucune? Nous sommes ici en présence d’une de ces ambiguïtés, hésitations ou repentirs 
dans la pensée de Freud à propos desquels Laplanche dit qu’il faut les considérer 
comme des indices à investiguer davantage.

Les choses se compliquent d’ailleurs quand, dès la phrase suivante Freud déclare :

Du reste, ces fantaisies, comme tous les autres constituant des pensées de rêve, 
sont compactées, condensées, l’une étant superposée à l’autre, etc. mais il y a des 
transitions, depuis le cas où elles peuvent former, presque sans modification, le 
contenu du rêve ou du moins la façade du rêve, jusqu’au cas opposé où elles ne 
sont représentés dans le contenu du rêve que par un de leurs éléments ou par 
une lointaine allusion à l’un de ceux-ci. (Ibid.)

Freud nous avait dit que les fantaisies sont reconnaissables de par leur fluidité et 
meilleure cohérence, mais ici il ajoute que celles-ci peuvent elles-mêmes faire l’objet de 
condensation, superposition, etc. bref, elles sont soumises aux trois facteurs abordés 
précédemment. Puis il ajoute qu’il existe en fait toute une palette de possibilités : de la 
présence sans modification à la lointaine allusion.

On se demande alors ce qu’apporte tout ce développement sur les fantaisies ou rêves 
diurnes et les rêves nocturnes, sinon de nous montrer leurs affinités, la continuité entre 
eux. Mais on peut pousser la critique plus avant et se demander, à partir de la difficulté 
qu’avoue Freud de parvenir « épingler » une quelconque de ces fantaisies, si celles-ci 
ne se ramènent pas au produit du travail de rêve, mais plus près de l’état d’éveil. Cela 
ouvre une longue parenthèse pour laquelle je me permets de renvoyer à un texte 
critique que j’ai publié il y a quelques années, intitulé « Fantasme et processus de 
fantasmatisation ».

Un des apports serait le suivant :

http://transvirtuel.com/wp/wp-content/uploads/2017/01/Scarfone-Fantasme-et-processus.pdf
http://transvirtuel.com/wp/wp-content/uploads/2017/01/Scarfone-Fantasme-et-processus.pdf


9

Ce qui reste de toute évidence déterminant pour le destin des fantaisies dans les 
pensées de rêve, ce sont les avantages qu’elles peuvent offrir vis-à-vis des 
revendications de la censure et de la contrainte de condensation. (544)

Autrement dit, elles peuvent plus facilement franchir les cordons de la censure et 
demandent moins de travail de condensation, d’où la plus grande organisation qui fait 
qu’elles s’offrent facilement comme « façade » du rêve.

Ayant soupesé tout cela, j’en viens aux considérations suivante : Peut-être faut-il 
examiner le tout sous un autre angle et trouver que ce qui compte, c’est qu’il entre dans 
l’élaboration secondaire un travail de type onirique mais plus organisé, plus cohérent, 
plus marqué par les exigences du moi, et qui de ce fait ne se distingue pas du travail de 
fantasmatisation. Ce qui n’exige aucunement que des fantaisies soient déjà là, toutes 
prêtes à être « collées » à la façade du rêve. On peut tout aussi bien, et avec une plus 
grande parcimonie théorique, poser que l’élaboration (ou révision) secondaire ressemble au 
processus de fantasmatisation davantage que les trois autres « facteurs » examinés par Freud 
(condensation, déplacement, prise en compte de la présentabilité). Ce quatrième 
facteur, dont le qualificatif « secondaire » n’est peut-être pas dû au hasard, se trouve 
plus près du moi et donne une « couche de finition » à ce que produisent les trois autres 
facteurs dans le travail de rêve; mais c’est un travail de finition qui se produit lui aussi 
sur le moment même et n’exige pas que les fantaisies soient déjà présentes, toutes 
faites.

À l’appui de cela on peut citer l’exemple même que Freud apporte dans les 
paragraphes subséquents. D’une part, il nous dit qu’il ne peut, dans le récit de rêves, 
éviter totalement les fantaisies, mais dans la suite de l’exposé de ce rêve, il est difficile 
de distinguer entre, par exemple, la « fantaisie de mariage » et ce qu’ailleurs il aurait 
appelé « souhait ». Mais peut-être sommes-nous en train de nous attarder à quelque 
chose de très... secondaire.

Plus importante est, par contre, la discussion que fait ensuite Freud sur le rapport 
temporel entre élaboration secondaire et travail de rêve. S’agissant d’une élaboration 
dite secondaire, on serait en effet porté à l’imaginer intervenant dans un second temps, 
après que déplacement, condensation et prise en compte de la présentabilité aient fait 
leur œuvre. Or, ce n’est pas ainsi que Freud voit les choses :

Se pourrait-il que les facteurs à l’œuvre dans la formation du rêve […] donne 
forme en premier, à partir du matériel, un contenu de rêve provisoire et que 
celui-ci soit ensuite transformé après coup jusqu’à ce qu’il satisfasse le plus 
possible aux revendication d’une seconde instance? (550)

Question à laquelle il répond immédiatement

Cela n’est guère vraisemblable. Il faut plutôt supposer que les exigences de cette 
instance constituent dès le tout début l’une des conditions auxquelles le rêve doit 



10

satisfaire, et que cette condition, de même que celle de la condensation, de la 
censure de résistance et de la présentabilité, exerce un effet simultanément 
inducteur et sélectif sur le vaste matériel des pensées de rêve. (550)

Il n’y a dans tout cela aucun mystère. Avec son habituelle parcimonie, Freud écrit qu’il 
nous suffit de considérer que cette quatrième fonction psychique se comporte comme 
le penser vigile à propos du matériel de perception :

Il est dans sa nature de mettre de l’ordre dans un tel matériel, d’y établir des 
relations, de les soumettre à la cohérence intelligible à laquelle on s’attend. (550)

Freud rappelle alors les effets curieux que cette mise en ordre du perçu peut 
provoquer; par exemple : nous empêcher de voir ce qui ne cadre pas avec nos attentes 
et nos idées préconçues.

Ce qui conduit Freud vers cette conclusion :

Il n’y a donc bien aucune autre instance psychique que notre penser normal 
pour aborder le contenu de rêve en revendiquant qu’il soit compréhensible, pour 
le soumettre une première interprétation et provoquer ainsi une totale 
mécompréhension de celui-ci. Pour ce qui est de notre interprétation, il reste 
prescrit de négliger dans tous les cas l’apparente cohérence dans le rêve comme 
étant suspect de par sa provenance et, partant de ce qui est clair aussi bien que 
de ce qui est confus, de s’engager dans la même voix de rétrogradation menant 
au matériel de rêve. (551)

Très important aussi le résumé final, incluant la fameuse note de bas de page souvent 
citée, que je propose, avec un clin d’oeil à Calvino, de re-lire intégralement en la 
découpant en segments distincts :

« Il m’est arrivé autrefois de trouver extraordinairement difficile d’habituer les lecteurs à faire la 
différence entre le contenu de rêve manifeste et les pensées de rêve latentes. »

Entendre ici que le rêve manifeste, c’est le rêve tel qu’il se présente en images; les pensées 
latentes sont ce qu’il appelle aussi « pensées de rêve ».

« Sans cesse on puisait des arguments et des objections dans le rêve non interprété, tel que le souvenir l’a 
conservé, et on ne voulait pas entendre ce qu’exige l’interprétation du rêve. »

Pour pouvoir dire quelque chose du rêve, il faut l’interpréter, c'est-à-dire l’analyser. C’est du 
rêve une fois décomposé par l’analyse qu’on peut déduire que c’est un souhait accompli, qu’il y 
a des processus primaires, etc.

« Maintenant que les analystes sont du moins accoutumés à mettre à la place du rêve manifeste son 
sens trouvé par l’interprétation, beaucoup d’entre eux se rendent coupables d’une autre confusion à 



11

laquelle ils tiennent tout aussi obstinément. Ils cherchent l’essence du rêve dans ce contenu latent, et 
ainsi ne veulent pas voir la différence entre les pensées de rêve latentes et le travail de rêve. »

Autrement dit, on est tenté de négliger le travail fait « détail par détail », pour produire le rêve 
à partir des pensées de rêve. Postuler les pensées de rêve sans voir à quel travail de 
déplacement, condensation, déformation et censure elles ont été soumises, c’est risquer de ne 
se retrouver qu’avec des choses bien banales, puisque...

« Le rêve n’est au fond rien d’autre qu’une forme particulière de notre penser, forme qui est rendue 
possible par les conditions de l’état de sommeil. »

Ne cherchons donc pas de grands mystères dans les pensées elles-mêmes. En fait, c’est une 
fois que ces pensées sont à peu près connues que commence véritablement... l’interprétation. 
Cela parce que...

« C’est le travail de rêve qui produit cette forme et il est, lui seul, ce qu’il y a d’essentiel dans le rêve, ce 
qui explique sa particularité. »

Dans ce sens, le rêve ne devrait nous intéresser que par cette particularité, par le fait de nous 
signaler où se sont produites les « torsions », les déplacements etc. Donc où se trouvent les 
points de résistance. Autrement dit, le travail d’analyse d’un rêve s’attache non pas tant à 
arriver à un sens donné, mais à « voir » le travail de rêve lui-même.

« Je dis cela pour donner sa juste valeur à la tendance prospective du rêve si mal famée. Le fait que le 
rêve s’occupe de chercher à résoudre les tâches incombant à notre vie d’âme n’est pas plus remarquable 
que le fait que notre vie de veille consciente s’en occupe tout autant, et cela se borne à ajouter que ce 
travail peut aussi avoir lieu dans le préconscient, ce qui d’ailleurs nous est déjà connu. » (p. 557-558, 
note 2)

Donc, oui, le rêve essaie de résoudre des tâches dont a charge la vie psychique. En le 
regardant sous cet angle, il n’y a là rien d’exceptionnel. Ce sont les conditions particulières 
dans lesquelles la psyché s’acquitte de ces tâches qui ouvrent des brèches par lesquelles on 
peut apercevoir quelque chose de « l’autre scène ».

◆


