Séminaire Penvser avec Freud
Année 2021-2022
Le travail de réve (suite)

Domineque Scarfone

B

Le travail de déplacement

Ce qui frappe a la lecture de cette section, compte tenu de I'importance du mécanisme
qu’elle introduit, c’est sa brigveté. La section A sur la condensation occupe 27 pages, la
section B, & peine 5 pages! Il est vrai que Freud n’a pas besoin de répéter les exemples
de réve de la section précédente. Tout de méme, il laissera bien entendre que le
déplacement est peut-étre la caractéristique la plus fondamentale. Quoi qu'il en soit,
entrons dans la matiére de cette importante section. Nous remarquerons qu’elle n’est
pas immédiatement compréhensible; aussi, lisons-la lentement, par le détail.

L'étude attentive des réves nous ayant servi jusqu'ici, dit Freud, montre quelque chose
qui devrait nous étonner :

« Ce qui dans les pensées de réve est & 'évidence le contenu essentiel n’a nul besoin
d’étre représenté. Le réve est en quelque sorte autrement centré, son contenu
prend pour point central d’autres éléments que les pensées de réve. » (349)

Et apreés avoir illustré cela en reprenant brievement quelques réves déja discutés, il
conclut :

« De tels réves donnent & bon droit une impression de “déplacé”. » (350)

Cependant, il nie que ce soit toujours le cas. Le réve de I'injection & Irma semble, lui,
bien centré : les différents éléments du réve manifeste sont bien a la place qui revient
aux pensées de réve. Reste que cette relation, inconstante quant a son sens, entre
pensées de réve et 1mages de réve « est d’abord propre a susciter notre étonnement »
(350). Les « valeurs » psychiques qui reviendront aux pensées de réve quand celles-ci
auront été découvertes ne semblent pas avoir été prises en compte par le travail de
réve. Il y a dévaluation.

« Cela donne tout d’abord I'impression que ce qui entre en ligne de compte pour le
choix opéré par le réve, ce n’est absolument pas l'intensité psychique des différentes
représentations... » (350)



Mais ici, une petite note de bas de page nous éclaire :

« Il faut naturellement faire la distinction entre l'intensité psychique, la valeur,
'intérét dont est marquée une représentation [ Vorutellung] et I'intensité sensorielle,
l'intensité du représenté [Vorgestellten]. » (350, note 1, les expressions entre crochets
ajoutées par moi.)

Autrement dit I'intensité pasychigue, désigne la valeur ou le degré d'intérét attaché a la
représentation (idée, pensée) une fois celle-ci dégagée grace a l'interprétation, et ne
doit pas étre confondue avec l'intensité vensorielle de I'image qui se présente dans le réve.
Je lis cette note de bas de page en m’appuyant cette fois sur la traduction de Strachey
qui a pris soin de préciser que la représentation correspond comme il se doit a /Zdee,
tandis que le représenté, puisque son intensité est sensorielle, est en fait une présentation.
Ces distinctions peuvent paraitre byzantines, mais elles ont toute leur importance,
servant & débrouiller plusieurs difficultés dans I'ceuvre de Freud en général. Le
probléme est celui du sens & donner aux mots Vorvtellung et Darstellung. Probleme
compliqué par le fait que pour un germanophone, dans l'usage quotidien, Vorstellung et
Darstellung peuvent s’'employer I'un pour l'autre, alors que dans 'ceuvre de Freud on a
de bonnes raisons de les distinguer, de sorte que Vorvtellung désigne la représentation que
l'on se fait, 'idée, la pensée, voire 'image que 'on évoque activement; tandis que
Darostellung désigne ce qui se présente devant nous, ce qui est posé la (Da-otellt), ce qui se
présente, sans avoir demandé notre avis, et dont il faudra bien tenter de se faire une
idée. Dans le passage cité, Freud oppose la représentation non a la présentation, mais
au représenté. 1l faut donc faire une opération mentale supplémentaire pour noter que /e
représenté est ce qui dans un premier temps s’est présenté A nous et dont nous nous
sommes fait une représentation. C'est cela qui se retrouve sous les mots intensité
poychigue (de la représentation) par contraste avec |'intensité sensorielle (de la
présentation).

Freud décrit ainsi un bouleversement des valeurs qui seront attachées aux pensées du
réve puisque 1- ces pensées ne sont pas nécessairement représentées, méme en mode
imagé, dans le contenu du réve, et qu'il faudra donc les retrouver en suivant la chaine
plus ou moins longue des déplacements opérés par le travail de réve; 2- les éléments de
réve en sol sans importance peuvent acquérir une intensité venvorielle disproportionnée,
a ne pas confondre avec l'intensité posychigue (la significativité) qui reviendrait a la pensée
de réve.

Cela nous dit que, dans le réve plus encore que dans la vie, « tout ce qui brille n’est pas
or », avec cette précision que dans le réve le « brillant » est obtenu par l'attribution a
un élément du réve manifeste d'une valeur qui a été retirée a quelque chose d’autre.
C’est cela le déplacement.



Cela étant acquis, la question demeure : sur quoi cela nous éclaire-t-il ?

Pour y répondre il faut continuer la citation que j’ai laissée en suspend quand je me
suis tourné vers la note de bas de page. La citation compléte est celle-ci :

« Cela donne tout d’abord I'impression que ce qui entre en ligne de compte pour le
choix opéré par le réve, ce n'est absolument pas l'intensité psychique des différentes
représentations, c’est seulement le fait que celle-ci soit déterminée d'un plus ou moins
grand nombre de cétés. » (350-351, italiques ajoutés)

Voila donc la vurdétermination, que Freud explique aussitét :

« On pourrait affirmer que ce n2est pas ce qui est important dans les pensées de réve qui
entre dand le réve, mats ce qui'y est contenu de multiples fagons. » (351, italiques ajoutés)

Nous retrouvons, la également, le caractére impersonnel, non délibéré du travail de
réve. Parmi les pensées du moment, entrera dans la présentation hallucinatoire du réve
celle qui, indépendamment de son importance intrinséque, contient des éléments tels
qu'ils la font rayonner sur plus de cétés que d’autres, c'est-a-dire que grice A ces éléments
peu importants en eux-mémes elle se trouve au centre d'un réseau de pensées comme
une sorte de « nceud ferroviaire ». Cela, ajouterais-je, peut étre d{i, entre autres choses,
aux ponts verbaux que cet élément rend possibles, a sa capacité d’évoquer d’autres
idées.

« Les représentations qui dans les pensées de réve sont les plus importantes sont

celles qui y feront d’ailleurs sans doute le plus fréquemment retour, puisque les

différentes pensées rayonnent a partir delles comme a partir de points centraux. » (351)

C’est donc par son grand nombre de liens possibles, par son nombre de valences, comme on
dit en chimie, qu'un contenu acquerra sa brillance dans le réve. Mais ici, Freud ajoute
une particularité supplémentaire :

« Et pourtant le réve peut récuser ces éléments marqués d'intensité et soutenus de
nombreux c6tés et accueillir dans son contenu d’autres éléments 1 ayant gue la
deconde des ces proprietés. » (351, italiques ajoutés.)

Autrement dit, des éléments sans importance mais jouant bien leur réle de « carrefour »
seront plus facilement inclus dans le contenu du réve, et c’est ce qui fait que nous
aurons 2 parcourir de longs trajets associatifs A partir d’éléments dénués d'importance
idéationnelle, mais trés chargés de valeur de liatson. Ce réle de liaison joué par les
contenus polyvalents est d’autant plus important Jue, comme on le verra un peu plus
tard, le réve ne posséde aucun moyen de représenter en image les particules liantes du
langage (conjonctions, prépositions).

La surdétermination ainsi mise en relief, Freud dit ensuite qu’elle ne doit pas nous
étonner. Apres tout, du fait de consigner, grace a la méthode d’associations libres,



toutes les idées incidentes, il est normal qu’on retrouve fréquemment les mémes
éléments. Toutefois, il érige aussitdt une objection :

« [P]armi les pensées que I'analyse met au jour [par la méthode des associations
libres-DS], il s’en trouve beaucoup qui sont assez éloignées du noyau du réve et qui
s’en détachent comme des interpolations artificielles en vue d'une certaine fin. On
voit aisément 2 quelle fin elles sont |4 : ce sont précisément elles qui établissent une
liaison, souvent contrainte et recherchée, entre le contenu de réve et les pensées de

réve... (351)

Nous voyons donc que puisque manquent les particules liantes du discours secondaire
(et, ou, quand. ..) ce sont certaines pensées de réve elles-mémes qui se chargent de la
liaison en s’intercalant entre des pensées plus significatives. La surdétermination (ou
détermination multiple) n’est donc

« certainement pas toujours un facteur primaire de la formation du réve, mais (...)
souvent une production secondaire d'une puissance psychique encore inconnue de

nous. » (352)

Nous avons déja rencontré I'expression « puissance psychique », au chapitre IV sur la
déformation de réve, que je cite & nouveau ici :

« Nous pouvons donc admettre que chez l'individu les auteurs de la mise en forme
du réve sont deux puissances psychiques (courants, systémes) dont l'une constitue
le souhait amené a l'expression par le réve, tandis que |'autre exerce une censure
sur ce souhait de réve et par la contrainte de cette censure aboutit & une
déformation de la manifestation de ce souhait. La question se pose seulement de
savoir de quelle puissance dispose cette seconde instance, puissance en vertu de
laquelle elle peut exercer la censure. » (p. 179).

Serions-nous donc, deux chapitres plus loin, en présence de I'une des deux puissances
psychiques déja envisagées au chapitre IV 7 Notons que Freud ne nomme la deuxiéme
puissance que par sa fonction : elle peut exercer la censure. Force nous est de penser
que c’est & cette méme puissance psychique que, dans le présent chapitre, revient la
tache d’intercaler des pensées « assez éloignées du noyau du réve ». Mais que fait ici
cette puissance?

« ...d'une part, [elle] dépouille de leur intensité les éléments ayant une haute valeur
psychique, et d’autre part, crée par la voie de la surdétermination, a partir
d’éléments ayant une valeur moindre, de nouvelles valeurs qui parviennent ensuite
dans le contenu du réve. » (p. 352)

A ce point de notre lecture, s'il y a une chose que I'on peut dire, c’est que cette
puissance psychique encore inconnue se donne beaucoup de peine ! Ce ne peut pas



étre le sujet conscient, puisque des tAches d'une telle complexité et finesse auraient de
quoit le tenir... éveillé | On peut donc admirer la richesse des processus inconscients et
insister une fois de plus sur ceci, que I'inconscient au sens freudien n’est pas une

« seconde conscience ». Se reporter la-dessus aux premiéres pages de l'article de 1915
« L'inconscient », que j’al souvent cité.

Mais peut-étre y aurait-il ici quelque bénéfice A penser plutét & un phénomeéne que le
philosophe Daniel Dennett a nommé « intentional stance », et qu’on pourrait traduire
par « attitude intentionnelle », ou encore « allure intentionnelle », c'est-a-dire la
position et I'effet de certains processus qui nous font penser & un agent doué
d’intentionnalité'. « L'allure intentionnelle est la stratégie d'interprétation du
comportement d'une entité (personne, animal, objet technique ou autre) qui le traite
comme o elle était un agent rationnel en maitrise de ses “choix” d’action... »* Dennett
donne I'exemple d'un biicheron qui l'informe qu'il ne trouvera pas de pins blancs dans
la forét ou il se trouve, parce que le sol est trop sec : « Les pins aiment bien garder
leurs pieds humides », lui explique-t-il. Et Dennett commente : « Cette fagon de
penser au sujet des plantes est non seulement naturelle et inoffensive, mais elle est un
apport positif & la compréhension et un important outil de découverte.’ » Cet « aiment
bien » pourrait en effet ressembler & de I'animisme, puisqu’on préte un sentiment, voire
un désir A I'arbre en question, mais il reste que la phrase décrit quelque chose de trés
réel : vous ne trouverez de pins blancs que si le sol est assez humide. Tout se passe
donc comme si cet arbre avait une intentionnalité, mais on n’a pas besoin pour cela d’en
faire une « personne ». Je crois qu’on peut, mutatis mutandis, appliquer cette notion a la
« puissance psychique » qui exerce la censure de réve et intercale des idées accessoires
servant a la liaison (en fait, ces deux opérations n’en font qu'une), et qui cependant
n’est pas « quelqu’un ».

Comment opére cette puissance quand elle dépouille de sa valeur certaines idées et la
donne & d’autres?

« ...c’est que dans la formation du réve a eu lieu un transfert etdéplacement
desintensités psychiques de chacun des éléments — transfert et déplacement
qui ont pour conséquence visible les versions distinctes du texte entre le contenu de
réve et les pensées de réve. » (p. 352)

1 Daniel Dennett a publié un volume entier sur le sujet, intitulé justement The Intentional Stance [Cambridge,
MA : The MIT Press, A Bradford Book, 1987), mais on trouvera une présentation plus succincte dans Dennett,
Kinds of Minds. Towards an Understanding of Consciousness, New York : Basic Books, 1996, p. 26-40.

2 Kinds of minds, p. 27 (ma traduction].

3 Kinds of minds, op. cit p. 34 [ma traduction).



Notons au passage 'apparition du mot « transfert ». Ce mot n’a pas encore le sens qui
sera donné au déplacement des investissements du patient sur la personne de
'analyste, mais on voit bien la continuité entre ces deux usages. Aprés quoi Freud
conclut d'un ton assuré :

« Le processus que nous supposons ainsi est bel et bien la piéce essentielle du travail du
réve : 1l mérite le nom de déplacement de réve. Déplacement de réve et
condensation de réve sont les deux maitres ouvriers a l'activité desquels nous
pouvons attribuer principalement la mise en forme du réve. » (352, italiques
ajoutés)

Et il finit par lever un peu plus le rideau sur la « puissance psychique » inconnue : c’est
bien la méme qui effectue la censure et la déformation de réve. Mais nous venons
d’apprendre qu’elle opére essentiellement par déplacement, et Freud l’appeﬂe aussi

« défense endopsychique ». Une deuxiéme condition pour la présence des éléments qui
figureront dans le réve (en plus de leur polyvalence discutée plus haut) sera donc,
écrit-il, « qu’ils soient soustraits & la censure de la résistance » (p.

353).

Ici encore, la censure ne dépend pas de « quelqu'un », mais d'une force impersonnelle
appelée « résistance » et dont il nous faudra reparler.

L 4



