
Séminaire Penser avec Freud

Année 2021-2022

Le travail de rêve (suite)

Dominique Scarfone

B

Le travail de déplacement

Ce qui frappe à la lecture de cette section, compte tenu de l’importance du mécanisme 
qu’elle introduit, c’est sa brièveté. La section A sur la condensation occupe 27 pages, la 
section B, à peine 5 pages! Il est vrai que Freud n’a pas besoin de répéter les exemples 
de rêve de la section précédente. Tout de même, il laissera bien entendre que le 
déplacement est peut-être la caractéristique la plus fondamentale. Quoi qu’il en soit, 
entrons dans la matière de cette importante section. Nous remarquerons qu’elle n’est 
pas immédiatement compréhensible; aussi, lisons-la lentement, par le détail.

L’étude attentive des rêves nous ayant servi jusqu’ici, dit Freud, montre quelque chose 
qui devrait nous étonner :

« Ce qui dans les pensées de rêve est à l’évidence le contenu essentiel n’a nul besoin 
d’être représenté. Le rêve est en quelque sorte  autrement centré, son contenu 
prend pour point central d’autres éléments que les pensées de rêve. » (349)

Et après avoir illustré cela en reprenant brièvement quelques rêves déjà discutés, il 
conclut :

« De tels rêves donnent à bon droit une impression de “déplacé”. » (350)

Cependant, il nie que ce soit toujours le cas. Le rêve de l’injection à Irma semble, lui, 
bien centré : les différents éléments du rêve manifeste sont bien à la place qui revient 
aux pensées de rêve. Reste que cette relation, inconstante quant à son sens, entre 
pensées de rêve et images de rêve « est d’abord propre à susciter notre étonnement » 
(350). Les « valeurs » psychiques qui reviendront aux pensées de rêve quand celles-ci 
auront été découvertes ne semblent pas avoir été prises en compte par le travail de 
rêve. Il y a dévaluation.

« Cela donne tout d’abord l’impression que ce qui entre en ligne de compte pour le 
choix opéré par le rêve, ce n’est absolument pas l’intensité psychique des différentes 
représentations… » (350)



2

Mais ici, une petite note de bas de page nous éclaire :

« Il faut naturellement faire la distinction entre l’intensité psychique, la valeur, 
l’intérêt dont est marquée une représentation [Vorstellung] et l’intensité sensorielle, 
l’intensité du représenté [Vorgestellten]. » (350, note 1, les expressions entre crochets 
ajoutées par moi.)

 Autrement dit l’intensité psychique, désigne la valeur ou le degré d’intérêt attaché à la 
représentation (idée, pensée) une fois celle-ci dégagée grâce à l’interprétation, et ne 
doit pas être confondue avec l’intensité sensorielle de l’image qui se présente dans le rêve.  
Je lis cette note de bas de page en m’appuyant cette fois sur la traduction de Strachey 
qui a pris soin de préciser que la représentation correspond comme il se doit à l’idée, 
tandis que le représenté, puisque son intensité est sensorielle, est en fait une présentation. 
Ces distinctions peuvent paraître byzantines, mais elles ont toute leur importance, 
servant à débrouiller plusieurs difficultés dans l’œuvre de Freud en général. Le 
problème est celui du sens à donner aux mots  Vorstellung et Darstellung. Problème 
compliqué par le fait que pour un germanophone, dans l’usage quotidien, Vorstellung et 
Darstellung peuvent s’employer l’un pour l’autre, alors que dans l’œuvre de Freud on a 
de bonnes raisons de les distinguer, de sorte que Vorstellung  désigne la représentation que 
l’on se fait, l’idée, la pensée, voire l’image que l’on évoque activement; tandis que 
Darstellung désigne ce qui se présente devant nous, ce qui est posé là (Da-stellt), ce qui se 
présente, sans avoir demandé notre avis, et dont il faudra bien tenter de se faire une 
idée. Dans le passage cité, Freud oppose la représentation non à la présentation, mais 
au représenté. Il faut donc faire une opération mentale supplémentaire pour noter que le 
représenté est ce qui dans un premier temps s’est présenté à nous et dont nous nous 
sommes fait une représentation. C’est cela qui se retrouve sous les mots intensité 
psychique (de la représentation) par contraste avec l’intensité sensorielle (de la 
présentation).

Freud décrit ainsi un bouleversement des valeurs qui seront attachées aux pensées du 
rêve puisque 1- ces pensées ne sont pas nécessairement représentées, même en mode 
imagé, dans le contenu du rêve, et qu’il faudra donc les retrouver en suivant la chaîne 
plus ou moins longue des déplacements opérés par le travail de rêve; 2- les éléments de 
rêve en soi sans importance peuvent acquérir une intensité sensorielle disproportionnée, 
à ne pas confondre avec l’intensité psychique (la significativité) qui reviendrait à la pensée 
de rêve.

Cela nous dit que, dans le rêve plus encore que dans la vie, « tout ce qui brille n’est pas 
or », avec cette précision que dans le rêve le « brillant » est obtenu par l’attribution à 
un élément du rêve manifeste d’une valeur qui a été retirée à quelque chose d’autre. 
C’est cela le déplacement.

*



3

Cela étant acquis, la question demeure : sur quoi cela nous éclaire-t-il ?

Pour y répondre il faut continuer la citation que j’ai laissée en suspend quand je me 
suis tourné vers la note de bas de page. La citation complète est celle-ci :

« Cela donne tout d’abord l’impression que ce qui entre en ligne de compte pour le 
choix opéré par le rêve, ce n’est absolument pas l’intensité psychique des différentes 
représentations, c’est seulement le fait que celle-ci soit déterminée d’un plus ou moins 
grand nombre de côtés. »  (350-351, italiques ajoutés)

Voilà donc la surdétermination, que Freud explique aussitôt :

« On pourrait affirmer que ce n’est pas ce qui est important dans les pensées de rêve qui 
entre dans le rêve, mais ce qui y est contenu de multiples façons. » (351, italiques ajoutés)

Nous retrouvons, là également, le caractère impersonnel, non délibéré du travail de 
rêve. Parmi les pensées du moment, entrera dans la présentation hallucinatoire du rêve 
celle qui, indépendamment de son importance intrinsèque, contient des éléments tels 
qu’ils la font rayonner sur plus de côtés que d’autres,  c'est-à-dire que grâce à ces éléments 
peu importants en eux-mêmes elle se trouve au centre d’un réseau de pensées comme 
une sorte de « nœud ferroviaire ». Cela, ajouterais-je, peut être dû, entre autres choses, 
aux ponts verbaux que cet élément rend possibles, à sa capacité d’évoquer d’autres 
idées. 

« Les représentations qui dans les pensées de rêve sont les plus importantes sont 
celles qui y feront d’ailleurs sans doute le plus fréquemment retour, puisque les 
différentes pensées rayonnent à partir d’elles comme à partir de points centraux. » (351)

C’est donc par son grand nombre de liens possibles, par son nombre de valences, comme on 
dit en chimie, qu’un contenu acquerra sa brillance dans le rêve. Mais ici, Freud ajoute 
une particularité supplémentaire :

« Et pourtant le rêve peut récuser ces éléments marqués d’intensité et soutenus de 
nombreux côtés et accueillir dans son contenu d’autres éléments n’ayant que la 
seconde des ces propriétés. » (351, italiques ajoutés.)

Autrement dit, des éléments sans importance mais jouant bien leur rôle de « carrefour » 
seront plus facilement inclus dans le contenu du rêve, et c’est ce qui fait que nous 
aurons à parcourir de longs trajets associatifs à partir d’éléments dénués d’importance  
idéationnelle, mais très chargés de valeur de liaison. Ce rôle de liaison joué par les 
contenus polyvalents est d’autant plus important que, comme on le verra un peu plus 
tard, le rêve ne possède aucun moyen de représenter en image les particules liantes du 
langage (conjonctions, prépositions). 

La surdétermination ainsi mise en relief, Freud dit ensuite qu’elle ne doit pas nous 
étonner. Après tout, du fait de consigner, grâce à la méthode d’associations libres, 



4

toutes les idées incidentes, il est normal qu’on retrouve fréquemment les mêmes 
éléments. Toutefois, il érige  aussitôt une objection :

« [P]armi les pensées que l’analyse met au jour [par la méthode des associations 
libres-DS], il s’en trouve beaucoup qui sont assez éloignées du noyau du rêve et qui 
s’en détachent comme des interpolations artificielles en vue d’une certaine fin. On 
voit aisément à quelle fin elles sont là : ce sont précisément elles qui établissent une 
liaison, souvent contrainte et recherchée, entre le contenu de rêve et les pensées de 
rêve… (351)

Nous voyons donc que puisque manquent les particules liantes du discours secondaire 
(et, ou, quand…) ce sont certaines pensées de rêve elles-mêmes qui se chargent de la 
liaison en s’intercalant entre des pensées plus significatives. La surdétermination (ou 
détermination multiple) n’est donc

« certainement pas toujours un facteur primaire de la formation du rêve, mais (…) 
souvent une production secondaire d’une puissance psychique encore inconnue de 
nous. » (352)

Nous avons déjà rencontré l’expression « puissance psychique », au chapitre IV sur la 
déformation de rêve, que je cite à nouveau ici :

« Nous pouvons donc admettre que chez l’individu les auteurs de la mise en forme 
du rêve sont deux puissances psychiques (courants, systèmes) dont l'une constitue 
le souhait amené à l'expression par le rêve, tandis que l'autre exerce une censure 
sur ce souhait de rêve et par la contrainte de cette censure aboutit à une 
déformation de la manifestation de ce souhait. La question se pose seulement de 
savoir de quelle puissance dispose cette seconde instance, puissance en vertu de 
laquelle elle peut exercer la censure. » (p. 179).

Serions-nous donc, deux chapitres plus loin, en présence de l’une des deux puissances 
psychiques déjà envisagées au chapitre IV ? Notons que Freud ne nomme la deuxième 
puissance que par sa fonction : elle peut exercer la censure. Force nous est de penser 
que c’est à cette même puissance psychique que, dans le présent chapitre, revient la 
tâche d’intercaler des pensées « assez éloignées du noyau du rêve ». Mais que fait ici 
cette puissance?

« ...d’une part, [elle] dépouille de leur intensité les éléments ayant une haute valeur 
psychique, et d’autre part, crée par la voie de la surdéterminat ion, à partir 
d’éléments ayant une valeur moindre, de nouvelles valeurs qui parviennent ensuite 
dans le contenu du rêve. » (p. 352)

À ce point de notre lecture, s’il y a une chose que l’on peut dire, c’est que cette 
puissance psychique encore inconnue se donne beaucoup de peine ! Ce ne peut pas 



5

être le sujet conscient, puisque des tâches d’une telle complexité et finesse auraient de 
quoi le tenir… éveillé ! On peut donc admirer la richesse des processus inconscients et 
insister une fois de plus sur ceci, que l’inconscient au sens freudien n’est pas une 
« seconde conscience ». Se reporter là-dessus aux premières pages de l’article de 1915 
« L’inconscient », que j’ai souvent cité. 

Mais peut-être y aurait-il ici quelque bénéfice à penser plutôt à un phénomène que le 
philosophe Daniel Dennett a nommé « intentional stance », et qu’on pourrait traduire 
par « attitude intentionnelle », ou encore « allure intentionnelle », c'est-à-dire la 
position et l’effet de certains processus qui nous font penser à un agent doué 
d’intentionnalité1. « L’allure intentionnelle est la stratégie d’interprétation du 
comportement d’une entité (personne, animal, objet technique ou autre) qui le traite 
comme si elle était un agent rationnel en maîtrise de ses “choix” d’action… »2 Dennett 
donne l’exemple d’un  bûcheron qui l’informe qu’il ne trouvera pas de pins blancs dans 
la forêt où il se trouve, parce que le sol est trop sec : « Les pins aiment bien garder 
leurs pieds humides », lui explique-t-il.  Et Dennett commente : « Cette façon de 
penser au sujet des plantes est non seulement naturelle et inoffensive, mais elle est un 
apport positif à la compréhension et un important outil de découverte.3 » Cet « aiment 
bien » pourrait en effet ressembler à de l’animisme, puisqu’on prête un sentiment, voire 
un désir à l’arbre en question, mais il reste que la phrase décrit quelque chose de très 
réel : vous ne trouverez de pins blancs que si le sol est assez humide. Tout se passe 
donc comme si cet arbre avait une intentionnalité, mais on n’a pas besoin pour cela d’en 
faire une « personne ». Je crois qu’on peut, mutatis mutandis, appliquer cette notion à la 
« puissance psychique » qui exerce la censure de rêve et intercale des idées accessoires 
servant à la liaison (en fait, ces deux opérations n’en font qu’une), et qui cependant 
n’est pas « quelqu’un ».

*

Comment opère cette puissance quand elle dépouille de sa valeur certaines idées et la 
donne à d’autres?

« ...c’est que dans la formation du rêve a eu lieu un t r a n s f e r t  et dép lacement  
des intensités psychiques de chacun des éléments – transfert et déplacement 
qui ont pour conséquence visible les versions distinctes du texte entre le contenu de 
rêve et les pensées de rêve. » (p. 352)

1 Daniel Dennett a publié un volume entier sur le sujet, intitulé justement The Intentional Stance  (Cambridge, 
MA : The MIT Press, A Bradford Book, 1987), mais on trouvera une présentation plus succincte dans Dennett, 
Kinds of Minds. Towards an Understanding of Consciousness, New York : Basic Books, 1996, p. 26-40.

2 Kinds of minds, p. 27 (ma traduction).

3 Kinds of minds, op. cit p. 34 (ma traduction).



6

Notons au passage l’apparition du mot « transfert ». Ce mot n’a pas encore le sens qui 
sera donné au déplacement des investissements du patient sur la personne de 
l’analyste, mais on voit bien la continuité entre ces deux usages. Après quoi Freud 
conclut d’un ton assuré :

« Le processus que nous supposons ainsi est bel et bien la pièce essentielle du travail du 
rêve : il mérite le nom de déplacement de rêve. Déplacement de rêve et 
condensation de rêve sont les deux maîtres ouvriers à l’activité desquels nous 
pouvons attribuer principalement la mise en forme du rêve. » (352, italiques 
ajoutés)

Et il finit par lever un peu plus le rideau sur la « puissance psychique » inconnue : c’est 
bien la même qui effectue la censure et la déformation de rêve.  Mais nous venons 
d’apprendre qu’elle opère essentiellement par déplacement, et Freud l’appelle aussi 
« défense endopsychique ». Une deuxième condition pour la présence des éléments qui 
figureront dans le rêve (en plus de leur polyvalence discutée plus haut) sera donc, 
écrit-il,  « qu ’ i l s  so i en t  sous t ra i t s  à  l a  censure  de  l a  r é s i s t ance  » (p. 
353). 

Ici encore, la censure ne dépend pas de « quelqu’un », mais d’une force impersonnelle 
appelée « résistance » et dont il nous faudra reparler.

◆


