
Séminaire Penser avec Freud

Année 2021-2022

 Chap. V - Matériel et sources du rêve

Dominique Scarfone

Au chapitre V, Freud commence par rappeler qu’il peut considérer comme acquises dans la 
littérature trois caractéristiques de la mémoire du rêve, telle qu’elle nous apparaît dans le 
contenu manifeste:

1. le rêve donne la préférence aux impressions des derniers jours;
2. le rêve fait un choix selon d’autres principes que ceux de la mémoire 

vigile, en se souvenant de ce qui est accessoire et a été négligé;
3. le rêve a à sa disposition les toutes premières impressions d’enfance.

Puis il introduit quelques amendements, en commençant par le fait que, selon sa propre 
expérience tirée de nombreux rêves, on trouve dans chacun d’eux un rattachement au jour 
écoulé avant d’être allé dormir. C’est, dit-il, souvent le premier chemin qui s’ouvre devant nous 
quand on veut interpréter le rêve. Suivent plusieurs exemples qui lui font déclarer:

“j’opterais plutôt pour un privilège exclusif accordé au dernier jour précédant le rêve (le 
jour du rêve). Chaque fois que j’ai pensé qu’une impression d’il y a deux ou trois jours 
avait été la source du rêve, je pus néanmoins me convaincre, après une enquête plus 
précise, que cette impression avait été remémorée le jour précédent – que donc un 
reproduction décelable s’était intercale, le jour précédent, entre le jour de l’événement et le 
moment du rêve…” (p. 202).

Freud ne veut pas en faire une question centrale, mais il reste que l’attention qu’il porte à cette 
idée ne semble pas secondaire. On pourrait même dire que ce qu’il dégage là fait partie de 
l’architecture de sa conception du rêve, non parce que les éléments du jour précédent seraient 
en eux-mêmes essentiels (il dit bien que ce sont des impressions accessoires, en soi banales) 
mais, dirions-nous, parce qu’il y va du cours temporel de la vie psychique dont le rêve est une 
émanation.

Il se dégage de ces remarques l’image d’une fluctuation incessante  dans la psyché, de sorte 
qu’un événement comme le rêve, pour trouver une forme d’expression, ne peut s’accrocher 
qu’à des éléments faisant encore partie de la configuration psychique du moment, dans la 
mesure où c’est ce qui rend la présentation accessible à la conscience (Freud, au chapitre 
suivant, parlera de l’exigence de présentabilité). On pourrait alors imaginer un série de vagues 
ou de cycles psychiques, série dotée d’une certaine période (peut-être de 24 heures) et dont le 
réveil au matin marque la fin. Les rêves qui nous restent au terme de cette phase sont comme 



2

des survivants du cycle qui se clôt; ils surnagent, pour ainsi dire, et agissent comme des traits 
d’union avec le nouveau cycle qui s’amorce. 

Nous avons souligné au chapitre précédent que les rêves qui ainsi surnagent et “nous 
poursuivent” sont peut-être à considérer comme n’ayant pas aussi bien réussi que d’autres à 
assurer leur fonction d’accomplissement de souhait et qui donc exigent une attention 
supplémentaire. Exigence qui, si le contenu n’est pas trop important, pourra s’épuiser avec la 
survenue de nouveaux événements, de nouveaux problèmes à traiter dans la journée. Si par 
contre les problèmes qui servaient d’amorce aux rêves de la nuit précédente n’ont pas trouvé 
là une issue satisfaisante, il est à parier (et l’expérience clinique nous le montre souvent) qu’ils 
se représenteront parmi les rêves de la nuit suivante. Un argument assez fort en faveur de 
cette idée nous semble être fourni par les rêves post-traumatiques, qui se répètent sans cesse, 
pratiquement à l’identique, et qui donc semblent condamnés à revenir constamment parce que 
l’élaboration psychique qui aurait pu en dépenser la charge n’a pas pu, pour diverses raisons, 
se faire.

Retenons pour le moment la dimension temporelle des processus menant à la formation du rêve; 
temporalité dont on verra tout de suite qu’elle est une excellente porte d’entrée pour l’analyse 
d’un rêve, comme le montre notamment le rêve de la monographie botanique. 

Ce rêve est plusieurs fois mentionné, avec plus ou moins de détails selon le cas, dans 
L’interprétation du rêve : en premier lieu dans la liste de rêves démontrant un lien avec un 
événement du jour précédent (p. 201), puis dans l’analyse plus poussée que Freud en fait (p. 
205 et suivantes), ensuite à la page 228 dans le même chapitre, et à nouveau au chapitre 
suivant, (p. 324-327, p.349, p. 517). C’est dire l’importance que Freud semble lui accorder. À 
ce sujet, je ne peux que renvoyer au travail de Didier Anzieu, L’auto-analyse de Freud 1, dans son 
chapitre 4, où il examine ce rêve dans le détail en citant aussi d’autres auteurs qui s’y sont 
intéressés.

Le rêve de la monographie est intéressant à plusieurs points de vue, et comme Anzieu le 
démontre, il nous ouvre des chemins vers la vie psychique de Freud, notamment par le 
recoupement qu’il est possible de faire avec le souvenir-couverture rapporté dans le texte de 
1899 portant ce titre et dont j’ai fait mention la fois précédente. De plus, et sans surprise, l’ami 
Fliess est encore concerné. 

Mais je ne souhaite pas que nous fassions une n-ième analyse de Freud-l’homme. Je propose 
plutôt de nous en tenir à l’intention de Freud de nous montrer que les rêves se rattachent à 
plus d’une source:

A- Le récent et l’indifférent.
B- L’infantile;
C- Les sources somatiques;
D- Pour finir, il parlera de “rêves typiques”.

1	Le livre est accessible par chapitres séparés sur Cairn.info.



3

A- Le récent et l’indifférent.

Nous venons d’en parler, mais il vaut la peine d’insister sur ce point étant donné la tendance à 
s’en tenir au contenu manifeste dans les compte-rendus faits par les analystes des rêves de 
patients.

Il faut donc se rendre compte du fait que tout ce que nous avons vu jusqu’ici, notamment dans 
ce qui justifie que Freud considère le rêve comme accomplissement de souhait de même qu’à 
propos de la déformation, que nous ne saurions nous fier au contenu manifeste2, sous peine de 
voir la méthode freudienne d’analyse s’effacer au profit d’une approche de sens commun.

On ne saurait non plus négliger le parallèle entre l’usage de restes relativement indifférents 
pour la construction du rêve manifeste et “l’accrochage” du transfert à un détail parfois 
minime de la personne de l’analyste. Le déplacement observable dans le rêve se retrouve donc 
aussi dans le développement du transfert où quelque chose de l’analyste est l’équivalent d’un 
reste diurne entrant dans la composition du rêve. Notons qu’il ne s’agit pas ici d’une simple 
note technique. La valeur que l’on accorde à cette idée me semble traduire la conception, le 
cours et les possibilités de la psychanalyse dans son ensemble.

La pensée de Freud n’est certes pas exempte d’ambiguïtés, de repentirs, voire de 
contradictions; il reste qu’elle est un ensemble relativement cohérent, reposant sur certains 
postulats de base sans lesquels il n’y a pas de théorie qui tienne; pas de théorie, mais pas de 
pratique analytique non plus, puisque la méthode analytique est inséparable de ces postulats, 
au nombre desquels celui que Freud formulera à la toute fin de L’interprétation du rêve : que 
l’essentiel du psychique est inconscient; qu’il existe une réalité psychique qui est toute 
différente de la réalité matérielle. Nous en reparlerons mieux le moment venu, mais en 
attendant, il vaut la peine de souligner, par exemple, que cette réalité psychique n’est pas le 
rêve manifeste. La bizarrerie de celui-ci n’est que l’indice qu’il existe une autre plan de réalité 
incompatible avec la réalité matérielle. Indice résultant des effets des processus primaires et de 
la déformation-censure dont Freud nous a entretenus au chapitre précédent.

L’attention portée à déterminer le rôle de ces sources récentes et indifférentes dans la 
constitution du rêve n’est donc pas elle-même secondaire. Il y va de la cohérence théorique de 
l’ouvrage que nous tenons en main présentement.

B- L’infantile comme source du rêve

Je crois qu’i faut porter une attention particulière au fait que “l’infantile comme source du 
rêve” a au moins deux sens: 

1- l’apport de scènes venant de l’enfance au contenu manifeste (cf. les deux premières pages, 
226 et 227, de cette section); 

2	Sauf peut-être dans le cas des rêves répétitifs des névroses post-traumatiques graves où le 
contenu répété en rêve correspond grosso modo aux scènes traumatisantes vécues.



4

2- des scènes remontant à l’enfance et retrouvées ou reconstruites par le travail de l’association 
libre à propos du rêve (contenu latent).

Au sujet de ce deuxième cas, Freud écrit quelque chose d’important que je cite in extenso:

“En règle générale, la scène infantile n’est à vrai dire représentée dans le contenu de rêve 
manifeste que par une allusion et doit obligatoirement être développée à partir du rêve par 
l’interprétation. La communication de tels exemples ne peut pas avoir une très grande 
force probante parce que ces expériences vécues de l’enfance manquent le plus souvent de 
tout autre garant ; quand elles se situent à un âge précoce, elles ne sont plus reconnues par 
le souvenir. Le droit même d’inférer à partir des rêves de telles expériences vécues de 
l’enfance découle dans le travail psychanalytique de toute une série de facteurs qui, par 
leur action conjointe, apparaissent suffisamment fiables. Arrachées à leur contexte aux fins 
de l’interprétation du rêve, ces références aux expériences vécues de l’enfance ne feront 
peut-être guère impression, surtout que je ne communique même pas tout le matériel sur 
lequel s’appuie l’interprétation.” (p. 236)

J’ai dit plus haut que je ne souhaitais pas faire une n-ième analyse de l’individu nommé Freud 
qui a eu l’amabilité de nous communiquer ses propres rêves, mais je ne peux pas éviter ici de 
proposer que nous nous attardions aux pages 229-234 où il revient sur le rêve de l’oncle à 
barbe jaune pour y ajouter d’autres associations qui parlent de son ambition, de son 
humiliation par procuration, de son désir de revanche et son identification à Hannibal dans 
son rapport à Rome, etc.

Je propose cette lecture attentive non pour essayer de trouver la “bonne” interprétation, mais 
pour tenter de mieux comprendre le rôle que Freud attribue aux scènes d’enfance. Il faut bien 
en effet constater que “l’infantile” qui figure dans le titre de cette section a un sens plus 
général que celui que nous lui donnons souvent de nos jours, soit: “sexuel infantile”.

Bien entendu, même en ne considérant l’infantile que comme “se rapportant à l’enfance”, on 
pourra y déceler le sexuel infantile. Mais justement, et peut-être sans que Freud le pense ainsi, 
on notera alors que le sexuel infantile n’est pas à situer temporellement dans l’enfance, que sa 
temporalité est autre. 

Je crois qu’ici, il nous faut prendre le temps de discuter cet aspect. On peut en effet poser que 
la “source infantile” du rêve (au sens du sexuel infantile) aura sans doute besoin de se servir 
de scènes d’enfance, mais sans que celles-ci soient nécessairement à considérer, à la rigueur, 
plus importantes que les sources récentes et “indifférentes” qui servent au rêve manifeste. On 
a vu de toute façon que même des images remontant à l’enfance ou au jeune âge peuvent elles 
aussi contribuer au contenu manifeste du rêve. 

L’approche freudienne du rêve est donc plus spécifique qu’il n’y paraît: l’analyse du rêve ne 
viserait pas à retrouver ces sources infantiles pour elles-mêmes. Cette retrouvaille  a 
cependant une fonction importante: elle nous révèle les modalités de l’élaboration du rêve 
selon la temporalité en après-coup. C’est dans le va et vient entre les déclencheurs de la veille 



5

et les scènes anciennes (d’ailleurs provenant de divers âges), que se dévoileront peu à peu des 
thèmes permettant de dégager le ou les souhaits que le rêve cherche à satisfaire.

Cela, Freud l’écrira beaucoup plus tard, dans une note de bas de page ajoutée en 1925 à la fin 
du chapitre VI, et que nous avons tout avantage à discuter ensemble:

“Il m’est arrivé autrefois de trouver extraordinairement difficile d’habituer les lecteurs à 
faire la différence entre le contenu de rêve manifeste et les pensées de rêve latentes. Sans 
cesse on puisait des arguments et des objections dans le rêve non interprété, tel que le 
souvenir l’a conservé, et on ne voulait pas entendre ce qu’exige l’interprétation du rêve. 
Maintenant que les analystes sont du moins accoutumés à mettre à la place du rêve 
manifeste son sens trouvé par l’interprétation, beaucoup d’entre eux se rendent coupables 
d’une autre confusion à laquelle ils tiennent tout aussi obstinément. Ils cherchent l’essence 
du rêve dans ce contenu latent, et ainsi ne veulent pas voir la différence entre les pensées 
de rêve latentes et le travail de rêve. Le rêve n’est au fond rien d’autre qu’une forme 
particulière de notre penser, forme qui est rendue possible par les conditions de l’état de 
sommeil. C’est le travail de rêve qui produit cette forme et il est, lui seul, ce qu’il y a 
d’essentiel dans le rêve, ce qui explique sa particularité. Je dis cela pour donner sa juste 
valeur à la tendance prospective du rêve si mal famée. Le fait que le rêve s’occupe de 
chercher à résoudre les tâches incombant à notre vie d’âme n’est pas plus remarquable que 
le fait que notre vie de veille consciente s’en occupe tout autant, et cela se borne à ajouter 
que ce travail peut aussi avoir lieu dans le préconscient, ceux qui d’ailleurs nous est déjà 
connu” (p. 557-558, note 2).

C- Sources somatiques du rêve

Dans cette section, Freud se donne tout d’abord comme tâche de critiquer les théories 
d’auteurs influents, tels que Wundt, qui voudraient réduire le rêve à une simple illusion 
provoquée par une interprétation faussée de stimuli sensoriels du fait que l’appareil 
psychique est en état de sommeil.

L’argumentation de Freud est donc, en quelque sorte, polémique afin d’établir l’impor-
tance des processus proprement psychiques qui répondent au fait que quand tous les 
facteurs somatiques ont été considérés, « il reste encore quelque chose de plus qui 
nécessite une explication. » (p. 258.) Notons au passage combien cette attitude face 
aux connaissances et aux théories régnantes est typiquement freudienne. Freud lui-
même signalera la chose dans ses Leçons d’introduction à la psychanalyse de 1915-17, où il 
écrit ceci :

« Il n’arrive du reste pas si souvent que la psychanalyse conteste quelque chose 
qui est affirmé par ailleurs; en règle générale, elle ne fait qu’adjoindre quelque 
chose de nouveau, et il arrive à l’occasion que ce qui a été ainsi négligé jusqu’ici 
et vient s’ajouter maintenant comme du nouveau soit précisément l’essentiel. » 
(O.C. Vol. XIV, p. 40)



6

Cette remarque est, je crois, à garder à portée de main lorsqu’il est demandé de 
comparer les positions psychanalytiques à celles d’autres disciplines. On pense ainsi, 
par exemple, au rapport entre psychanalyse et théorie de l’attachement ou entre 
psychanalyse et neuro-sciences : il n’est aucunement question pour nous de contester la 
théorie de l’attachement ou les observations et conceptualisations neuro-scientifiques. 
Il s’agit plutôt de montrer qu’à leurs connaissances les mieux établies la psychanalyse 
vient parfois y « adjoindre quelque chose de nouveau » qui fait toute la différence. La 
psychanalyse se situe pour ainsi dire toujours dans un rapport « transversal » ou 
« oblique » par rapport aux autres savoirs; c’est ce qu’on peut appeler sa « position 
méta ».

Ordinairement invoquées dans la littérature pré-freudienne au détriment des sources 
psychiques, les sources somatiques sont reconnues par Freud comme y jouant un rôle. 
Il s’agit pour lui, après d’autres mais avec des arguments nouveaux, de critiquer « non 
point tant l’exactitude que l’exhaustivité du stimulus somatique » (p. 259).

Va pour les stimuli somatiques, semble dire Freud, mais le problème est celui des 
innombrables de possibilités pour l’esprit endormi de donner une forme onirique à ces 
stimuli… Or la doctrine des tenants de cette explication qui se voudrait exhaustive 
(tels Wundt et Strümpell) 

« est incapable d’indiquer un quelconque motif réglant la relation entre le 
stimulus externe et la représentation de rêve choisie pour son interprétation 
[psychique], donc d’expliquer le “choix singulier” [des images de rêve]. » 
(p. 261).

Nous n’entrerons pas dans l’argumentation de Freud face à ceux qui proposent que le 
rêve n’est finalement qu’une production erratique de l’âme endormie. Nous noterons 
que des conceptions de ce genre sont loin d’être disparues, bien au contraire.

L’attitude de Freud consistera

« ...à trouver où placer, à l’intérieur de notre doctrine du rêve, les faits sur 
lesquels s’appuie la doctrine usuelle des stimuli somatiques du rêve » (p. 266.)

Freud rappelle qu’un premier pas a été fait lorsqu’il a posé, au début du présent 
chapitre, que le travail du rêve 

« est soumis à la contrainte d’élaborer en une unité toutes les incitations au rêve 
simultanément présentes  […] Le rêve apparaît donc comme une réaction à tout 
ce qui est présent simultanément comme actuel dans la psyché qui dort. » 
(p. 266-67).

Je ne peux manquer de souligner « tout ce qui est présent simultanément comme 
actuel ». Cela parce que nous avons là une façon supplémentaire de considérer le 
rapport stimuli somatiques-production onirique, en termes de temps. Si nous considé-
rons le rapport plus large entre l’actuel et ce qui est proprement psychique, on 
remarquera la conjonction « présent » et « actuel », ce qui souligne une dimension 



7

temporelle particulière. Freud ne se contente pas de dire « ce qui est présent »; on peut 
donc penser que « présent comme actuel » dit bien que ce « présent » ne désigne pas le 
présent au sens courant. Or, si nous nous centrons sur cette dimension de temps de ce 
qui est  « présent comme actuel », on est alors en droit de mettre sur le même plan aussi 
bien les stimuli somatiques que les restes diurnes quelconques ou encore les scènes 
remontant à un passé lointain : ce sont tous  des éléments qui peuvent se présenter en 
même temps « comme actuels » et qui, par leur caractère d’actualité, peuvent tous pertur-
ber le sommeil. Freud écrit en effet :

« Pour autant que nous ayons donc jusqu'à présent analysé le matériel du rêve, 
nous l'avons reconnu comme étant une collection de restes psychiques, de traces 
mnésiques, auxquels (à cause de la préférence donnée au matériel récent et au 
matériel infantile) il nous a fallu attribuer un caractère d'actualité à ce jour 
psychologiquement indéterminable. Or nous ne sommes guère embarrassés 
pour prédire ce qui va arriver si s’ajoute à ces actualités mnésiques, pendant l’état de 
sommeil, un nouveau matériel de sensations. Ces excitations acquièrent à leur tour 
une importance pour le rêve, du fait qu'elles sont actuelles ; elles s'unissent aux 
autres actualités psychique afin de fournir le matériel pour la formation du rêve. 
Les stimuli pendant le sommeil sont, pour le dire autrement, élaborés en un 
accomplissement de souhait, dont d’autres constituants sont les restes du jour 
psychique que nous connaissons. » (p. 267, italiques ajoutés par moi.)

Mais Freud aussitôt d’ajouter :

« Cette union ne s’effectue pas forcément. » (Ibid.)

La convergence de tous ces facteurs peut donc échouer. C’est que l’actualité a comme 
effet d’attirer l’attention. Or Freud, peu avant le passage cité, venait justement d’invo-
quer la pensée d’un physiologiste du nom de Burdach qui notait que les stimuli 
sensoriels sont en tout temps présents durant le sommeil, mais que pour la plupart 
d’entre eux la psyché manifeste un manque d’intérêt (p. 262) et ne leur accorde donc pas 
d’attention. La question devient alors de savoir si certains de ces stimuli prennent une 
importance telle qu’il devient impossible à la psyché, même endormie, de les ignorer 
(pensons ici à la soif déjà donnée en exemple par Freud, ou à d’autres besoins impé-
rieux). La psyché tente alors d’en faire un rêve, mais celui-ci finit par s’avérer insuffi-
sant. Cela donne d’ailleurs lieu à une manifestation évidente de la compulsion de 
répétition, notable ici sous la forme de ce que Jean-Claude Rolland appelle « compul-
sion de représentation » : la production onirique échoue à effectuer la conversion 
psychique du stimulus, la tente à nouveau, échoue à nouveau… etc. La chose n’avait 
pas échappé à Marcel Proust :

« Quand nous dormons et qu’une rage de dents n’est encore perçue par nous 
que comme une jeune fille que nous nous efforçons deux cents fois de suite de 
tirer de l’eau ou que comme un vers de Molière que nous nous répétons sans 



8

arrêter, c’est un grand soulagement de nous réveiller et que notre intelligence 
puisse débarrasser l’idée de rage de dents, de tout déguisement héroïque ou 
cadencé. » (Du côté de chez Swann, Livre de poche, p. 67).

On notera dans ce bref extrait comment le travail du rêve cherche des solutions au 
problème de la douleur du côté de la représentation, et que s’y glissent même certains 
ponts verbaux (p.ex. s’agissant d’une rage de dents, difficile d’ignorer le voisinage 
phonétique Molière/molaire). Mais, comme Proust a bien vu, le rêve échoue à la fin à 
accomplir le souhait sans doute le plus fort et le plus pressant : que la douleur cesse. 
On retrouve ici la distinction que faisait Laplanche dans le passage cité dans un texte 
précédent, entre l’hallucination de la satisfaction et la satisfaction par l’hallucination, mais 
c’est pour réaliser que ni l’une ni l’autre ne réussit dans ce cas. D’une part, comme 
dans tout rêve, l’hallucination de la satisfaction n’est pas en mesure de changer l’état 
réel des choses : il ne suffit pas de rêver pour que la rage de dents cesse. Mais dans le 
cas présent, la satisfaction par l’hallucination est aussi vouée à échouer : la transforma-
tion métonymique (p.ex. Molière/molaire) est sans doute, comme on dit, « un bel 
effort », mais la représentation onirique obtenue n’apporte aucune satisfaction, pas 
même symbolique. La disjonction entre les scènes convoquées par la psyché et la 
douleur actuelle est telle que cette dernière n’est ni atténuée ni recouverte par la 
satisfaction qu’aurait pu, dans d’autres circonstances, procurer la scène hallucinée elle-
même. La répétition sans arrêt du même vers de Molière témoigne de l’effort psychi-
que têtu mais stérile; effort qui, notons-le, n’est pas différent de certaines manœuvres 
que l’on peut tenter à l’état de veille, pour nous distraire d’une douleur. Comme on sait, 
on peut, éveillés, réciter des vers ou entonner des chants tyroliens, et cela peut aider 
pendant un moment, mais la douleur persistera parce qu’elle est une chose actuelle 
insuffisamment traduisible en contenu proprement psychique. Que nous soyons 
endormis ou éveillés, vient un moment où le sujet est incapable de s’en distraire et où la 
psyché doit tourner toute son attention vers ce qui l’accable, d’où le réveil du dormeur; 
réveil qui l’expose à la même tâche que le veilleur : trouver une autre solution, bien 
concrète celle-là, au problème concret.

On retrouve aussi l’idée que les rêves qui ne nous réveillent pas, mais dont nous nous 
souvenons au matin, sont peut-être à mi-chemin entre les rêves répétitifs comme ceux 
de Proust et les rêves parfaitement réussis dont nous ne gardons aucun souvenir.

Reste que, toujours en p. 267, Freud indique ce qui suit :

« Là où l’union s’effectue [c'est-à-dire l’union entre les restes récents, infantiles 
et somatiques-Note de DS], on a justement réussi à trouver pour le contenu de 
rêve un matériel de représentation qui constitue une représentance pour les 
deux sortes de sources du rêve, tant somatiques que psychiques »

Notons combien dans cette description Freud nous présente le rêve comme une sorte 
de bricolage, d’assemblage ressemblant à un menu « retour du marché », comme on dit 
en cuisine, ou encore, semblable à la manière don Roch Plante – alias Réjean Duchar-



9

me – s’y prenait pour produire ses « trophoux », ces sculptures fabriquées à partir de 
pièces hétéroclites trouvées en se promenant dans les ruelles de Montréal. Le bricolage 
du rêve manifeste ne traduit donc rien d’essentiel en termes de contenu; son utilité est 
de « trouver […] un matériel de représentation » et ce matériel de représentation est 
donc amassé au gré de l’occasion qui se présente. L’important est que sa forme soit telle qu’il 
puiss « constitue[r] une représentance » pour les différentes sources du rêve, psychi-
ques et somatiques. Psychiques : restes diurnes et sources infantiles; somatiques : les 
stimuli corporels du moment. 

Notons au passage la distinction faite par Freud entre « représentation » et « représen-
tance » : la représentation étant l’idée ou l’image servant à... la représentance. Ce 
dernier terme, on ne le dira pas assez, signifie le fait de représenter, mais cette fois au 
sens où ce mot nous sert en politique dans la démocratie représentative. C’est votre 
député qui, une fois élu, vous représente au parlement; il n’est pas une représentation 
(idée ou image), mais le délégué de ses électeurs, peu importe son apparence, les traits 
de son visage, le son de sa voix – c'est-à-dire peu importe l’image qu’il offre. De même, 
dans son texte de 1915 sur Pulsion et destins de pulsions, Freud propose que la 
représentation et l’affect assurent la représentance psychique de la pulsion. Dans le cas du 
rêve, on peut facilement ranger les stimuli somatiques, ou mieux: les éprouvés corpo-
rels qu’ils entraînent, du côté des affects. Et nous voyons alors le rêve présenter « en 
miniature » toutes les composantes du fonctionnement psychique dans son ensemble. 
La production du rêve est bien un procédé analogue à la production de la pensée à 
l’état de veille, sauf que dans des conditions très différentes. La comparaison entre les 
deux nous permet de dégager les points centraux qui leur sont communs : souhait, 
pulsion, représentance, représentation, affect, auxquels on peut ajouter déformation, 
censure, refoulement etc.

Conflit entre divers souhaits

Quand on se demande ce que le moi vient faire dans la production du rêve, il faut 
constamment se rappeler que ce moi est avant tout motivé par le souhait de dormir. Ce 
désir entre donc automatiquement en conflit avec tout autre désir ou stimulus qui 
viendrait perturber le sommeil. Que ce soit un problème resté en suspens avant d’aller 
au lit, un souhait infantile qui surgit, un stimulus corporel qui se présente inopinément: 
tout cela menace la satisfaction de ce besoin de base, ce pour quoi on s’est couché: 
dormir. Aussi, Freud écrit-il:

« Le souhait de dormir – sur lequel s’est réglé le moi conscient et qui, à côté de 
la censure de rêve (et de “l’élaboration secondaire” qui sera mentionnée plus 
tard) constitue la contribution de ce moi au rêver – doit donc à chaque fois être 
pris en compte comme motif de la formation du rêve, et chaque rêve réussi est 
un accomplissement de ce souhait” (p. 273).



10

On voit ainsi Freud appliquer son théorème de base (“Le rêve est accomplissement 
souhait”) d’une manière plus complexe qu’il n’y paraît: en effet, le pluriel “accomplisse-
ment de souhaits” serait plus approprié, et comme ces souhaits multiples sont d’emblée 
contradictoires par rapport au souhait de base du moi qui est celui de dormir, on 
comprend d’autant mieux que surgisse cet autre “théorème”: le rêve est une formation 
de compromis.

Faisant retour au problème des stimuli externes, Freud note ceci: 

« l’interprétation correcte de ces stimuli, dont l’âme qui dort est fort bien 
capable, requerrait un intérêt actif, posant l’exigence de mettre fin au sommeil; 
c’est pourquoi, de toutes les interprétations possibles, seules sont admises celles 
qui sont compatibles avec la censure du souhait de dormir, exercée avec absolu-
tisme.” (p. 273-274.)

Noter la notion de compatibilité, et donc de compromis; mais noter aussi “la censure du 
souhait de dormir”. Elle suggère qu’avant toute notion “morale” du mot censure, on 
voit apparaître ici une raison très prosaïque: la censure que le moi exerce peut d’abord 
consister en une inhibition de tout ce qui pourrait contrarier son sommeil. Je ne choisis 
pas ce mot au hasard: dès le Projet de 1895, Freud avait établi que « si donc un moi 
existe, il ne peut qu’inhiber les processus psychiques primaires » 3. C’est sur la base de 
cet effet premier de la présence du moi que se constitueront ensuite des motifs 
supplémentaires, selon la temporalité en après-coup; par exemple, en appliquant aux 
sources infantiles, en elles-mêmes a-morales, des critères plus tardifs, contemporains 
du moment où est fabriqué le rêve, comme c’est le cas à propos des souvenirs, tel que le 
pose Freud en conclusion au texte “Des souvenirs-couverture”. 

La fonction inhibitrice est donc assurée, à la base, par la seule existence du moi et non par 
quelque intention subjective. Il s’agit là d’une variante de la “sélection naturelle” de 
type darwinien, le mot “naturelle” ne voulant dire rien d’autre qu’il s’agit de processus 
impersonnels, automatiques parce que ce sont des intérêts objectifs d’une partie de la 
psyché (le moi cohérent) contre ceux d’une autre partie (les souhaits infantiles, p.ex.) 
Voilà une autre façon d’éviter le fameux piège de l’homoncule quand vient le temps de se 
demander « qui ou quoi » décide des opérations qui aboutissent à un rêve. Les souhaits 
infantiles sont censurés avant tout parce que leur survenue au cours du sommeil à la 
faveur de l’activation onirique pourrait imposer une trop grande demande d’attention, et 
donc le réveil; la “censure” n’étant rien de plus, au fond, qu’une manière de ne pas 
avoir à prêter attention. 

Une fois de plus, voyons la correspondance entre ce qui se produit dans le processus 
de rêve et ce que Freud décrit plus généralement. Ainsi, le refoulement est parfois 
décrit par Freud comme un simple détournement de l’attention; il le compare aussi au 
fait de détourner le nez de quelque source d’odeur désagréable. Dans le rêve, quelque 

3	Freud (1895) Projet, in Lettres à Wilhelm Fliess, 1887-1904, Paris, PUF, 2006, p. 
632.



11

chose est désagréable tout abord parce qu’elle n’agrée pas au souhait de dormir du moi. 
Le jugement qui apparaît dans un second temps comme condamnation morale n’est pas 
absent, mais le moi inhibe et censure pour justement ne pas avoir à exercer ce juge-
ment qui, pour être pleinement assumé, nécessiterait… le réveil. Or comment Freud 
définira-t-il parfois le refoulement? Comme « un moyen terme entre fuite et jugement 
de condamnation »4. Cette expression de « moyen terme » nous dit bien qu’il ne s’agit 
pas d’un jugement (ou d’une fuite) au plein sens du terme. Ce qui est d’autant plus vrai 
dans le rêve, où la fuite est hors de question, mais le plein jugement n’est pas possible 
non plus puisque comme nous le verrons plus tard (Chap. VI), le rêve « ne pense ni ne 
calcule, ne juge absolument pas, mais se borne à ceci: donner une autre forme » (p. 
558).

Ce caractère impersonnel des processus oniriques devrait être constamment gardé 
présent. Comme pour d’autres choses, il serait plus exact de dire “Il a été rêvé que…”, 
plutôt que “J’ai rêvé que…”; mais, une fois de plus, on ne saurait exiger une telle 
rigueur théorique dans l’expression quotidienne. Cependant, il est bon, en tant 
qu’analystes, de rester en contact avec cette conception, ce qui aura des conséquences 
pratiques très directes sur le “maniement” de l’interprétation du rêve.

Dans la suite du chapitre Freud discute des diverses combinaisons possibles entre 
souhaits infantiles et sensations actuelles; une sorte de jeu d’alliances où la sensation 
somatique d’oppression respiratoire, par exemple, peut servir fort opportunément à 
représenter le déplaisir qui reviendrait à la présence du souhait refoulé etc.

Les rêves typiques

Le chapitre se conclut sur cette section en abordant la question des rêves “que presque 
tout un chacun a rêvé de la même façon et dont nous admettons habituellement qu’ils 
ont aussi chez chacun la même signification.” (p. 280) Ces rêves semblent donc faire 
exception à la règle générale selon laquelle “nous ne sommes pas en mesure d’inter-
préter le rêve d’un autre” à moins celui-ci nous communique ses pensées incidentes et 
donc nous ouvre la voie vers “les pensées inconscientes qui se trouvent derrière le 
contenu [manifeste] du rêve” (ibid.)

Les rêves de ce type semblent embarrasser Freud, du moins dans un premier temps, 
puisqu’ils semblent contredire les idées que la méthode développée jusqu’ici a permis 
de mettre de l’avant. Ici, apparemment, les associations du rêveur ne serviraient de 
rien… Et je dois dire que l’attitude de Freud face à ces rêves m’étonne parce que dans 
le fond, il n’y a rien dans ces rêves qui me semble contredire les lois générales dégagées 
jusqu’ici.

En effet, tous les exemples que Freud donne illustrent soit que le rêve correspond à des 
expériences typiques auxquelles chacun fut réellement exposé (ex. nudité enfantine, 
rivalité fraternelle), soit qu’il y a moyen, par les associations du rêveur, de comprendre 
que la situation typique sert à masquer les motifs particuliers (rêve d”examen) où ne 

4	Freud (1915), « Le refoulement », OCP, vol. XIII, p. 191.



12

manque pas de jouer l’effet de l’après-coup. Autrement dit, les rêves ont beau être 
typiques, le moment et les circonstances de leur de leur survenue restent strictement 
personnelles et se prêtent au travail d’analyse.

Ce qu’on peut établir plus généralement est que ces rêves traduisent l’appartenance du 
rêveur à un vaste ensemble culturel où certains éléments d’expérience sont pratique-
ment universels. Aussi, sera-t-on moins étonnés de constater que c’est dans cette 
section sur les rêves typiques que Freud introduit sa théorie du complexe d’Œdipe 
comme élément commun à toute un section de l’humanité, dont on retrouve l’écho 
quelque peu déformé dans la célèbre pièce Hamlet de Shakespeare. Autrement dit, il 
faut se souvenir que ce qu’il y a de “typique” dans ces rêves, ce sont les “moyens de 
présentation”, c'est-à-dire les images et situations qui servent à former le contenu 
manifeste. Ces images et situations ne peuvent venir que du contexte social et culturel 
propre à une société donnée, et on ne s’étonnera donc pas que ces rêves se ressemblent 
peu importe qui les a faits. Reste qu’ils ne nous épargnent pas de la tâche de les 
analyser en nous demandant pourquoi ce rêve-là à ce moment particulier et de quels 
après-coups il sont le produit. La temporalité, une fois de plus, se propose comme la 
dimension la plus susceptible de nous ouvrir des pistes.

◆


