Séminaire « Penser avec Freud », Automne 2021
Chapitre IV de L’interprétation du réve
La déformation de réve

Dominigue Scarfone

Pourquoi lire ou relire L 7nterprétation du réve de Freud ? De cela nous avons
discuté au début de ce trimestre, mais il vaut la peine de poursuivre notre réflexion.
11 s'agit pour une part d'aller vraiment a la rencontre du texte freudien, s'exposer a
sa clarté — qui peut avoir été voilée par des lectures de sources secondaires —, mais
affronter aussi ses obscurités et ses difficultés, car méme si Freud essaie a tout
moment d'étre le plus clair possible, la matiere dont il traite n'est pas, elle, limpide.

Cela devrait nous apparaitre avec plus de force encore dans ce chapitre sur la
« déformation de réve ». Je souligne le « de » qui figure dans la traduction des
(Envres completes, puisque c'est une expression, a premicre vue, grammaticalement
étrange. On peut patler d'une « maison de réve », mais que serait une
« déformation de réve » ? A ce sujet, je ne peux que renvoyer 4 la note introductive
du volume IV dans laquelle les traducteurs s'expliquent de leurs choix parfois
surprenants, mais toujours instructifs et provoquant la réflexion. Cela concerne
tout d’abord le titre du livre tout entier: non pas L znterprétation des rées, mais
Linterprétation du réve, ce dont ils s’expliquent ainsi:

« Die Traumdeutung. Le titre allemand a lui seul ne permet pas d’opter entre
les deux traductions frangaises: “L’interprétation des réves” ou
L’interprétation du réve”. Cependant 'ampleur de I'ouvrage, I'ambition que
manifeste déja I'épigraphe latine', la certitude qu’a Freud d’avoir dévoilé le
mystere du réve” nous ont amené a choisir la seconde option: c’est le réve ez
général qui est 'objet de I'interprétation, comme formation psychique a part

entiere. » ( O.C. Vol. IV, p. 11.)
Plus loin, ils ajoutent:

«[...] T'une des principales difficultés de traduction rencontrées tient a la
multiplicité des mots composés avec Traum- (plus d’une centaine), imposant de

1 Allusion & « Flectere si nequeo superos, acheronta movebo » sur la page frontispice du livre [« Si je ne
peux fléchir ceux d’en haut, je remuerai les enfers ».



46- La déformation-de-réve 2

choisir entre I'indéfini (“de réve”) et le défini (“‘du réve”). D’une facon générale,
nous employons I'indéfini lorsque le déterminant Traum- a valeur d’adjectif
correspondant a “onirique”, terme qui a le plus souvent été évité pour des
raisons de continuité lexicale. Exemple: vie de réve (Traumleben), processus de
réve (Traumvorgang), travail de réve (Traumarbeit).. . »

Cela peut sembler un souci excessif du détail, un probléme de spécialistes de la
traduction, mais ce n’est pas le cas. Les traducteurs se sont donné pour tache de
nous faire entendre le texte de Freud en s’y tenant au plus pres, non pas pour des
raisons linguistiques, mais parce qu’il y a va de la teneur — et de la tenue — des idées
de leur auteur, et donc de la tenue de la psychanalyse.

Ainsi, si nous traduisons le titre allemand du chapitre Die Traumentstellung par
« La déformation du réve », nous venons de poser qu’il existerait un réve non
déformé a 'origine et qu’un facteur quelconque déformerait. Ce qui n’est pas du
tout la méme chose que de poser une déformation « de réve », une déformation
onirigue, c'est-a-dire effectuée par le processus onirique lui-méme, comme ce chapitre
I'illustre amplement. Le titre du chapitre a d’autant plus d’importance que, sans le
rappel qu’il nous sert, on pourrait lire le dit chapitre et néanmoins manquer de voir
la différence entre ces deux versions contraires de ce dont il traite.

Mais on peut quand méme remarquer ceci : que ce soit « de réve » ou « du
réve », reste qu’il y a déformation... De quoi parlons-nous donc ?

*

A suivre le cours de la pensée de Freud, il me semble que, ayant posé (et
pensant avoir démontré) que les réves sont accomplissement de souhait, il se
demande comme tout un chacun: pourquoi donc le réve ne présente-t-il pas en clair
les souhaits réalisés ? Pourquoi faut-il travailler fort pour détecter, sous les
apparences de non-sens, que le réve a en effet un sens, mais que ce sens est
présenté sous déguisement. Vers la fin du chapitre, Freud corrigera la « théoreme »
du chapitre I1I. Désormatis, il se lira ainsi:

« Le réve est l'accomplissement (déguisé) d’un soubait (réprinieé, refounlé). » (p. 196.

Ce déguisement, Freud le nomme censure, et il fait le paralléle avec la censure des
journaux exercée par un pouvoir despotique (il n’en manquait pas a son époque
comme il n’en manque toujours pas de nos jours). Cela souleve quelques questions
sur lesquelles nous reviendrons. Pour le moment attardons-nous au seul
mécanisme de déformation-de-réve (que j’écris ainsi pour refléter le mot composé
allemand Traumentstellung).



46- La déformation-de-réve 3

Sila déformation dont il est question n’est pas une déformation du réve, cela
suggere qu’il n’y a pas de réve non déformé ; le réve esz cette déformation, ou du
moins la déformation est « la facon d’étre du réve » (p. 171). A premiére vue, cela
semble illogique puisque parler de déformation c’est implicitement invoquer
quelque chose de non déformé. Mais la déformation n’est pas une déformation du
réve parce que... le réve est ce qu’il est. Autrement dit, Freud n’a pas découvert
que le réve est une version déformée d’autre chose. Le réve — tout comme
I'identification hystérique dont il parle au passage dans ce chapitre —, « se
développe sur un autre terrain psychique » (p. 185). La déformation est ce qui
permettra a Freud d’énoncer que le réve procede selon des processus de pensée
autres que ceux qui tiennent compte de la logique du discours ordinaire,
secondarisé.

Vers le milieu du chapitre Freud écrit:

« Peut-étre en viendrons-nous ici a pressentir que I'interprétation du réve est en
mesure de nous livrer des renseignements sur la fagon dont est construit notre
appareil animique — renseignements que nous avons attendus en vain de la
philosophie. Nous ne suivrons pourtant pas cette piste... » (p. 180-181)

S’il ne suit pas a fond cette piste au cours de ce chapitre — il la suivra
pleinement avec le chapitre VII —, Freud nous introduit quand méme pas a pas au
cceur de ce fonctionnement « autre » qui rend compte de la déformation-de-réve. 11
s’agit ici de prendre absolument au sérieux le fait que I'inconscient n’est pas « le
psychique ordinaire moins la conscience ». Qu’il s’agit bien d’un « autre terrain
psychique », régi par des lois différentes. Il nous introduit par la a la connaissance
des processus primaires de pensée, essentiellement la condensation et le
déplacement, et a la différenciation entre deux « puissances », « courants » ou
« systemes » psychiques, le tout a la faveur de I'analyse du « réve de 'oncle a barbe
jaune ».

LLa compte-rendu de ce réve nous donne pour commencer occasion de
dégager une autre caractéristique du réve. Le réve se comporte comme une entité
vivante. Ainsi, Freud dit du réve de 'oncle:

« Lorsque le réve, dans le courant de la matinée, me revint a I'idée, je me mis a
rire et je dis: Ce réve est un non-sens. Mais il ne se laissa pas abolir et me ponrsuivit
toute la journée. .. » (p. 173, italiques ajoutés par moi).



46- La déformation-de-réve 4

Le réve a donc une vie, une énergie qui lui est propre ; il insiste, il poursuit le
réveur, il ne se laisse pas oublier. On s’entend, me direz-vous, que ce « il ne se
laissa pas abolir » est une figure de style! A quoi je répondrai : bien sar, mais. ..
justement, la notion d’un « autre terrain psychique » nous amene a nous demander
dans ou pour quel systéme cette fagon de patrler ne serait gue figure de style, et Pest-elle
toujours sur I’ « autre terrain psychique » ? Le réve, en tant que formation hybride,
formation de compromis entre des souhaits opposés émergeant de systemes
contrastés, a entre autres effets de nous suggérer que ce qui est figure de style dans
un systeme est la chose méme sur lautre terrain psychique, d’ou le sentiment de
réalité du réve et le sentiment que le réve insiste, poursuit, hante le réveur,
demande a étre raconté.

Tout en admettant que parler du réve comme « vivant », cela a tout de la figure
de style, que c’est la personnification du phénomene du réve, notons que c’est parce
que nous révons, ou mieux: parce qu’en nous fonctionnent deux systemes a la
frontiere desquels se produit le réve, que nous pouvons, dans la vie éveillée,
produire des figures de style. Freud a trés bien documenté cela, cing ans apres
Liinterprétation du réve, dans 1.e mot d'esprit dans ses rapports avec linconscient. Les
figures de style (métaphores, métonymies, allégories etc.) que nous employons
dans notre discours secondarisé sont un écho des zzages qui sont le mode
spécifique du « penser inconscient » tel que expérience vécue du réve nous le
laisse entrevoir®. Si, par ’absurde, nous abolissions les processus secondaires, alors
le réve s’abolirait aussi et le désordre inconscient se présenterait comme la réalité
meéme’. C’est pourquoi, afin de bien nous situer dans la logique de I'« autre scene »,
il me semble avantageux de considérer que le réve est bien une entité vivante.
Certes, par « vivante » je ne veux pas dire de nature animale ou végétale’, mais
néanmoins comme entité qui nait, se développe (le travail de réve) et meurt (par
oubli ou par analyse) et possédant, entre les deux extrémités, ses propres exigences.
Si « entité » fait trop film d’horreur, parlons de rejeton vivant de la rencontre entre un
systéeme vivant qui a nom inconscient et un autre systéme vivant qui a nom
préconscient-conscient. Et soulignons encore que nous ne pouvons patler de ces
deux systémes que grace au travail d’analyse de Freud, (et n’en parlons que du
point de vue d’un des deux systemes seulement). Comme I’écrit Laurence Kahn:

2 « Penser inconscient » & garder entre guillemets puisque Freud dira du réve qu'il ne pense pas (voir plus
loin).

3 Cest un peu ce qu'écrit Aulagnier & propos de la psychose, dans laquelle le discours n’est pas abali, mais
détourné de son réle, obligé de rendre compte de I'originaire sans la médiation du fantasme.

4 On verra que Freud le compare & un champignon, qui, éionnamment, selon les botanistes, n’est ni animal
ni végetal, mais appartient a une classe a part.



46- La déformation-de-réve 5

« Nous devons admettre que c’est activité interprétative elle-méme qui crée
I'objet de l'interprétation ; que c’est par exemple l'interprétation méme du
transfert qui érige ce phénomene général, banal, en un produit spécifique de la
relation analytique. Ce qui est chose familiere pour les scientifiques... »’

Observation qui demanderait a elle seule toute une réflexion, mais que nous ne
pouvons faire en ce moment.

Le probleme de la censure

A suivre le texte du chapitre TV, on peut parfois avoir le sentiment que Freud
parle de la déformation puis de la censure ; d’autres fois, que déformation et
censure, cela revient au méme. Ainsi, a la page 177, en parlant du sentiment
absurde de tendresse a 'endroit de 'oncle (qui, dans le réve, est son ami R.), Freud
note que cette tendresse

« Wappartient pas au contenu latent, aux pensées a l'arriere plan du réve ; elle
est en opposition avec ce contenu ; elle est propre a me masquer la
connaissance de 'interprétation du réve » (p.170).

Cette manifestation d’affect est exact contre-point a la résistance ressentie a
interpréter le réve :

« La tendresse que j’éprouve pour R., je ne peux la ramener aux pensées de réve
latentes, mais bien a la rébellion qui est la mienne [...elle] est au service [la]
déformation, ou, en d’autres termes, la déformation s’avere ici étre intentionnelle,
étre un moyen de dissimulation. » (p. 177, caracteres gras ajoutés par mot.)

Bien que ce ne soit pas tout a fait clair, voir Freud écrire que « la déformation
s’avere etre 7 intentionnelle » et « étre un moyen de dissimmulation », jointe au fait
que c’est une réaction, un rébellion face aux pensées du réve, tout cela laisse
entendre qu’il n’en serait pas toujours ainsi ; qu’il s’agit 47 d’un cas particulier ou la
déformation entre au service de la censure. Encore une fois, il n’est pas tout a fait
sir que c’est bien ce que veut dire Freud, puisque a d’autres moments ces deux
termes semblent désigner un seul et méme fait. Pourtant, voyons la citation
suivante

5 Kahn, L. (2021)« “L'épreuve de l'inconnu”. A propos de l'intranquillité dans I'écoute analytique. », Revue
canadienne de psychanalyse, n° 2, p. 9-10.



46- La déformation-de-réve é

« La concordance qu'on peut suivre jusque dans le détail entre les phénomenes
de la censure et ceux de la déformation de réve nous autorise a présupposer des
conditions analogues pour les deux. » (p. 179, italiques ajoutés par moi.)

On dirait bien ici que censure et déformation concordent, mais ne sont pas la
méme chose puisque Freud suppose « des conditions analogues pour les deux » i.e.
il s’agit donc de deux phénomenes jouissant de conditions analogues. Poursuivons:

« Nous pouvons donc admettre que chez I'individu les auteurs de la mise en
forme du réve sont deux puissances psychiques (courants, systemes) dont l'une
constitue le souhait amené a I'expression par le réve, tandis que 'autre exerce
une censure sur ce souhait de réve et par la contrainte de cette censure aboutit
a une déformation de la manifestation de ce souhait. L.a question se pose
seulement de savoir de quelle puissance dispose cette seconde instance,
puissance en vertu de laquelle elle peut exercer la censure. » (p. 179).

Ici, la déformation est carrément la conséguence de la contrainte exercée par la
censure et Freud attribue seulement a la « seconde instance » la capacité d’opérer la
censure. Mais citons encore:

« Si nous nous souvenons que les pensées de réve latentes ne sont pas
conscientes avant l'analyse, mais que c'est le contenu de réve manifeste issu de
celle-ci qui est remémoré de facon consciente, nous nous sommes pas loin de
supposer que la prérogative de la seconde instance est justement l'admission a
la conscience. » (p. 179)

Ou 'on comprend, et c’est fondamental, que cette seconde instance 7 ‘est pas la
conscience elle-méme, mais le systeme dont la tache, ou en tout cas une prérogative, est
de rendre certains contenus admissibles a la conscience. Fort bien, mais
continuons a lire:

« Du premier systéme rien ne pourrait parvenir a la conscience qui ne soit
d’abord passé par la seconde instance, et la seconde instance ne laisserait rien

passer sans exercer ses droits et sans imposer des modifications lui agréant au
candidat a la conscience. » (p. 179-180)

Nous comprenons alors que le réve dont nous nous souvenons est bien né a
I'interface des deux systemes. Ey Freud de conclure:

« Nous laissons voir ici une conception tout a fait déterminée de I’ “essence” de
la conscience ; le devenir-conscient et pour nous un acte psychique particulier,
distinct et indépendant du processus que constitue 1'étre-posé ou Iétre-



46- La déformation-de-réve 7

représenté, et la conscience nous apparait comme un organe sensoriel qui
percoit un contenu donné autre part. » (p. 179-180.)

Ou Freud semble dire que « la premicre instance » se charge de « poser » (ou
présenter) et la seconde de « représenter », aprés avoir censuré, ce qui sera ensuite
percu par « Porgane sensoriel » qu’est la conscience.’ Retenons qu’il y a un acte de
représentation qui n’est pas encore la conscience, mais offre a la conscience
quelque chose susceptible d’étre percu par elle. Freud, ici comme ailleurs, pense
toujours la conscience comme un organe de perception. Nous verrons cela au
chapitre VII, mais ce sera tout aussi vrai deux décennies plus tard dans Le oz et Je
¢a ou la conscience s’appelle toujours chez lui « appareil de perception-
conscience » (Pcpt-Cs) et ou Freud s’intéresse non a la conscience (dont il déclare
la nature difficile sinon impossible a expliquer), mais au devenzr-conscient. La
conscience, il faut le souligner, #'est pas 1a seconde instance, le second systeme
psychique dont parle Freud dans ce chapitre. La seconde puissance psychique ne
porte pas dans ces passages un nom précis, mais on comprend que la
déformation/censure dont elle est responsable a quelque chose 2 voir avec le
refoulement. Refoulement qui, rappelons-le, était défini par Freud deux ans plus
tot comme « échec de traduction ». La déformation, qui ici est présentée comme
un travail intentionnel de censure, serait-elle pensable autrement, c'est-a-dire
comme échec inévitable de I'entreprise qui viserait a transposer intégralement le
contenu latent en contenu manifeste ? Il serait permis de penser que la censure est
I'ceuvre méme du processus de mise en représentation (a travers une transduction
ou une traduction), travail qui au moment de s’accomplir est bien obligé de puiser
dans la réserve de formes existantes et qui dépend donc des capacités du moi (Pes-
Cs) tant de les agencer que d’en tolérer certains agencements.

*

A présent, il faut bien ajouter une autre remarque concernant la censure. Il est
bon de rappeler, comme Freud le dit a un certain moment, que les humains
révaient avant la psychanalyse et que les réves ne sont pas faits pour étre analysés.
L’expérience vécue de réver a toujours intrigué les humains, mais c’est seulement
avec Freud — et cela on ne le soulignera jamais assez — qu’elle a donné lieu a la
description de deux systémes distincts dans Pappareil de 'ame. Avant Freud, on
sentait bien que le « pays des réves » était « autre », on éprouvait le réve comme

6 Laurence Kahn, dans I'article déja cité, écrit a propos de ce passage précis que Freud distingue la entre
le BewuBBtwerden et le Vorgestellwerden c'est-a-dire « le processus du ‘devenir-conscient” et I'acte I'acte de
représentation proprement dit par lequel la conscience pose devant elle I'objet de sa pensée. » Op. cit. p. 7.
A quoi j'ajouterais que je ne suis pas sir que le fais de représenter, ce soit la consciente qui « pose devant
elle » la représentation.



46- La déformation-de-réve 8

visitation ou comme message venu d’un au-dela. Freud a d’un seul geste fait deux
choses opposées: il a d’une part rapatrié le réve dans l'aire ou le discours rationnel
peut en dire quelque chose, mais ce faisant il a aussi signalé que 'au-dela, le pays
étranger se trouve dans I'appareil de 'ame de chaque individu. On peut ainsi dire
qu’il a déplacé la frontiére, et posé une division, une /Zmite a Vintérieur méme de
I'appareil. Sauf que de 'une des instances (I'inconscient) on ne saurait rien dire
sinon du point de vue de la seconde, de sorte que nous ne pouvons pas nous
placer en surplomb de ces deux systemes comme Freud tente de le faire dans ce
chapitre. En tant que tenant de la psychanalyse comme science naturelle, Freud ne
pouvait pas procéder autrement ; il se devait de décrire cet appareil comme s’il était
visible alors méme qu’il rappelait que c’était 1a une fiction théorique. La visibilité, la
construction du modeéle, répondait aux exigences de rigueur de son époque, mais
elle se payait (de notre point de vue rétrospectif) d’un certain prix : celui de
spatialiser appareil psychique alors méme que Freud mettait en garde contre la
tentative de localiser cet appareil dans le cerveau ou ailleurs.

Cela m’ameéne a penser que puisque le réve nait sur la ligne de créte entre les
deux instances ou systemes décrits par Freud, on pourrait concevoir 'essentiel de
appareil de 'ame comme étant cette limite, frontiere, cette différence. Dans ce
sens, appareil de 'ame est (avec et sans jeu de mots) un ézat-limite, et la fagcon
qu’ont les psychanalystes depuis cing ou six décennies de discourir sur les patients
« états-limites » est peut-étre, entre autres choses, une réaction au scandale de cette
possibilité. Je veux par la mettre en relief ceci: Une fois dégagés ces deux systemes,
on est portés a les voir séparés par une fronticre, une limite qui ne servirait qu’a
les... délimiter. Mais a la lumiere de ce que nous impose la notion de déformation,
nous pourrions aussi bien avancer ’hypothese que cette fronticre est le lieu-limite
ou se produisent les opérations qui donnent I'expérience vécue du réve et ses
déformations et censures.

Le réve manifeste n’est donc pas le résultat d’'une déformation comsécutive a la
production ; le réve (pris comme un tout) est toujours déja déformé ; il esz
déformation — chose difficile a concevoir dans la logique du secondaire, mais tout
a fait possible selon ce qu’on peut savoir des processus primaires. Le réve ne surgit
pas comme un produit du « pays voisin » qu’il s’agirait de déformer avant de
'admettre dans le champ de la conscience. Il nait, comme déja dit, sur la ligne de
séparation, et les deux systemes y contribuent chacun selon ses possibilités. 11
arrive déformé, parce qu’il n’y aurait pas moyen pour le systéme de la conscience
de « comprendre » le contenu inconscient si celui-ci, dans I'absurde, se présentait
« non déformé ».



46- La déformation-de-réve 9

Cette fagon de poser les choses — c'est-a-dire, de situer ’essentiel de I'appareil
sur la ligne frontiere — heurte sans doute notre sens commun, mais c’est la logique
des processus secondaires qui cause cette difficulté. Devant le probléeme du réve,
comme devant d’autres sujets métapsychologiques, nous sommes obligés de nous
taire violence, mais pas plus que 'astronome amateur quand il veut décrire un beau
coucher de soleil en termes astronomiques rigoureux.

Penser a partir de la notion de limite, situer 'appareil de 'ame sur cette limite
permet d’éviter un écueil, a mon avis majeur, qui se présente si on utilise la notion
de censure sans une certaine prudence. Si nous méditons encore un peu cette
métaphore de la censure, nous notons en effet qu’elle nous expose a un autre biais,
lui aussi découlant de la logique secondaire. Qui dit censure, en effet, pose
implicitement un censeut, un décidenr ; cela suppose l'acte délibéré de censurer, c'est-
a-dire d’empécher que le contenu du réve — le souhait présenté comme réalisé —,
parvienne « en clair » 4 la connaissance du sujet. A prendre la notion de censure a
la lettre, on aurait donc 'impression que Freud pose dans la psyché un agent
anthropomorphe qui fait le nécessaire afin de censurer et qui, dans ce but, opere un
choix délibéré entre ce qui passe et ce qui ne passe pas la dite censure.Nous voila
alors en présence du vieux probleme de homunculus. Le censeur — qui agit a 'insu
du réveur — agirait comme une « seconde conscience », une « conscience
inconsciente ». Or, toute 'ceuvre de Freud milite contre cette hypothése d’une
seconde conscience’, et Freud insiste bien que la deuxiéme puissance psychique —
responsable de la représentation — 7'est pas la conscience. Mais alors, demandera-t-on,
gu’est-ce qui opere ces déformations dans le réve ?

Peut-étre la question est-elle mal posée ? Je veux dire qu’il n’y a ni « quelqu’un »
ni « quelque chose » qui opere la censure intentionnellement, mais que c’est tout
simplement « la fagon d’étre du réve » puisqu’il nait a la limite entre deux systémes
et qu’il serait vain d’en attribuer une part a I'un et une autre part a autre. Si on
parvenait a séparer ainsi les roles, il n’y aurait plus de réve. Il y aurait des images
absurdes d’un c6té et, de 'autre, un discours qui ne nous apprendrait rien que
nous ne sachions déja. C’est, en tout cas, ce sur quoi ce chapitre sur la déformation
« de réve » me parait ouvrir si nous veillons a ne pas prendre la notion de censure a
la lettre. Des mécanismes sont au service de la formation du réve, mécanismes de
transduction/traduction qui, si nous nous rappelons le propos de la « lettre 52 »,
sont aussi ceux du refoulement.

On pourrait objecter a cela que Freud, comme déja cité, écrit bien que « la
déformation s’avere ici étre intentionnelle, €tre un moyen de dissimulation » (p. 177).

7 Voir notamment le texte de 1915, « Linconscient ».



46- La déformation-de-réve 10

Mais souvenons-nous qu’une telle affirmation ne peut elle aussi étre faite que grace
a la seconde instance (celle qui peut former des représentations). Ayant découvert
la maniere de démonter un réve, Freud a beau jeu de procéder a un « reverse
engineering » et, dans ce but, d’user de toutes sortes de figures pour essayer
d’éclairer cet événement de la nuit par les lumicres de la raison. Mais le fait est que
nous n’avons du réve que le contenu manifeste, déja déformé, et que la figure
homunculaire du censeur fait elle-méme partie de la version secondarisée du
processus-de-réve.

Il faut en effet tenir compte, comme souvent dans la métapsychologie
treudienne, d’une dissymétrie. C’est que le sujet qui réve, qui fait Pexpérience vécue
(Erlebnis) du réve n’est pas exactement celui qui se souvient du réve et qui (se) le
raconte. Le réve raconté (le seul dont on peut faire ’analyse) ’est toujours du point
du vue du moi. I’événement-limite qu’est le réve est par la divisé (comme on
divise 'atome) et une des parties s’empare du réve pour le mettre en discours (en
méme temps que le réve semble s’étre emparé d’elle: le réve nous « poursuit »). 11
serait tentant, par analogie avec la physique moderne, de parler du réve comme
d’une superposition d’états (le réve en train d’avoir lieu) puis d’un effondrement de
cette superposition, d’une sorte « choix » qui s’opere entre les diverses possibilités
contenues dans cette superposition, ce « choix » étant lui-méme automatique, en
fonction de ce qui convient le plus aux possibilités du moi du réveur. La
« convenance » du réve ainsi obtenue a bien entendu ses limites. Le fait de se
souvenir du réve indique bien qu’il en va du réve comme du refoulement: si nous
en savons quelque chose, c’est parce qu’il n’est pas complétement réussi, et que
'accomplissement du souhait n’a pas trouvé une forme parfaite. D’ou le fait qu'un
réve comme celui de 'oncle a barbe jaune « poursuit » Freud et semble lui
demander des comptes.

Ce dernier aspect (que le réve dont on se souvient est en partie un échec, que le
réve demande encore des comptes) mériterait plus ample discussion. Pour le
moment posons que Freud ne pouvait pas aborder cet aspect sans aller plus (trop)
loin dans le dévoilement de sa vie intime: ainsi, 7ien de /'infantile ne transpire dans
son interprétation. Mais je crois bien que dans la pratique de I’analyse nous faisons
cette expérience: que le fait pour le moi de se souvenir d’un réve signale en
quelque sorte une « mini-crise » dans son fonctionnement ; comme si un ¢élément,
sur lequel le couvercle du sommeil aurait da se refermer, était resté coincé,
enrayant le mécanisme de oubli du réve. Raison de croire que le processus
onirique n’a pas réussi a « traiter » suffisamment le mouvement psychique qui s’est
amorcé a la faveur d’un événement quelconque, lui-méme entré en résonance avec
quelque chose de 'infantile. Quelque chose de proprement refoulé et qui fait



46- La déformation-de-réve 1

retour, donnant au réve cette allure d’entité vivante, d’animal doté d’une vie propre
et d’une sorte de « volonté » de venir a bout de ce qui s’anime en son fond, d’ou
« I'intentionnalité » que Freud attribue a la déformation.

La dissymétrie (ou la narration du réve est 'ceuvre du seul moi) permettra a
Freud, au chapitre VI, de patler de 1 é/aboration secondaire, de ce travail qui met ce qui
se présente de 'inconscient dans un certain ordre, un ordre qui convient au moi. Il
y a « couplage » fonctionnel entre les deux systémes, mais un seul de ces systemes
peut parler du réve et en penser quelque chose. On verra aussi, toujours au
chapitre VI, que pour Freud le réve « ne pense ni ne calcule, ne juge absolument
pas, mais se borne a ceci: donner une autre forme » (p. 558).

2



