
SÉMINAIRE « PENSER AVEC FREUD  »


ANNÉE 2020-2021


CINQUANTE COURTES THÈSES PROVISOIRES SUR LA QUANTITÉ 
EN PSYCHANALYSE


Parvenus au terme de cette année que nous avons dédiée à la réflexion sur la quantité en psy-
chanalyse, il me faut bien constater que le sujet non seulement est loin d’avoir été épuisé, mais 
ouvre sur de nombreuses autres dimensions de la pensée freudienne.


J’ai pensé que plutôt d’écrire un texte, je vous proposerais quelques « conclusions » provi-
soires. Les guillemets, comme vous verrez, sont nécessaires parce que je ne peux que formuler 
quelques généralisations, toutes soumises à votre lecture critique et à la discussion qui s’ensui-
vra. Je les avance donc comme des thèses qui ne prétendent à rien d’autre qu’à re-parcourir 
certains aspects de nos réflexions de l’année.


1. La quantité en psychanalyse n’est pas de l’ordre du mesurable; il persiste néanmoins 
une certaine idée de calcul, d’intensité, et tout particulièrement la notion d’excès.


2. Excès par rapport à quoi? Qu’est-ce qui du psychique est excédé, qu’est-ce qui l’ex-
cède ? Une réponse sommaire consiste à dire qu’il peut y avoir de l’énergie d’excitation 
en excès par rapport à la capacité de liaison. Il faudra donc discuter de 1- qu’est-ce que la 
liaison; 2- qu’est-ce que l’énergie.


3. À la question de la liaison, retenons l’idée de Freud à propos de la représentance psy-
chique de la pulsion. Elle suppose que la pulsion se laisse représenter psychiquement 
par deux représentants: le quantum d’affect lié à une représentation.


4. Le quantum d’affect correspond-il à ce que Freud désignait par quantité? Et si oui, est-
il alors synonyme d’énergie, puisque celle-ci également se rapporte à la quantité?


5. Quel rapport entre quantum d’affect et quantité d’excitation?


6. La quantité d’excitation peut résulter d’un événement extérieur, mais, si cet événement 
n’est pas tel qu’il détruise ou endommage l’organisme gravement, il n’agira que par 
l’entremise de ce qu’il suscite à l’intérieur. Cela découle de la conception de l’organisme 
comme autopoïétique, c’est-à-dire auto-organisateur et fonctionnant selon ses propres 
règles internes. Pour qu’un événement soit significatif, il doit donc provoquer une ré-
organisation interne.


7. La réorganisation interne à l’organisme (ici: la psyché), c’est ce qui constitue une in-
formation pour cet organisme. Mais notons que ce terme d’information doit être pris au 
sens objectif, non-personnel. Ce n’est pas une prise de connaissance subjective comme 
lorsqu’on s’informe en écoutant les nouvelles. C’est une in-formation, c’est-à-dire une 
« prise de forme » qui modifie par conséquent la psyché.


22 juin 2021 11:08



2

8. Cette « prise de forme » c’est le résultat de la fonction transductive (ou traductive) qui, 
selon la « lettre 52 » de Freud préside à l’évolution de l’appareil psychique et au refoule-
ment.


9. Toute réorganisation suppose une désorganisation relative, une décomposition (analyse) 
des formes déjà existantes.


10. Par conséquent, puisque tout système a pour premier souci de se maintenir dans son 
organisation (inertie du système), toute désorganisation/réorganisation rencontrera 
une résistance.


11. La désorganisation ou déliaison, pour permettre en même temps la continuité du sys-
tème, ne peut être que partielle. Prototype: le travail du deuil, qui procède à un déta-
chement détail par détail.


12. Le travail du deuil peut être aussi vu comme prototype de la perlaboration (Durcharbei-
tung). Dans les deux cas, un travail (labor, Arbeit) est exigé, et ce travail suppose que 
l’énergie qui est libérée par le détachement d’avec l’objet (dans le cas du deuil) ou du 
fait de la déliaison analytique, puisse être réaffectée à autre chose.


13. Ce travail est nécessaire pour surmonter la résistance au changement, l’inertie du sys-
tème. L’énergie du sujet se dépense dans cette lutte interne entre déliaison et maintien de 
la liaison existante. Du côté de la résistance on peut voir un travail de négation 
(comme dans deuil ordinaire) ou de déni (comme dans la mélancolie). Un autre travail, 
le travail du rêve, semble aller en sens contraire du travail du deuil: il rend présent ce 
que le deuil cherche à accepter comme absent (Pontalis).


14. La notion d’énergie est à regarder de plus près, intimement associée à celle de libido dans 
des notions d’énergie libidinale ou énergie pulsionnelle.


15. « Énergie » vient du Grec ancien energeia qui, chez Aristote, signifie la « force inhé-
rente » à quelque chose. Selon certaines interprétations, l’energeia c’est « l’être-au-tra-
vail ». Ce n’est donc pas « quelque chose » qu’on va dépenser, c’est la dépense elle-même, 
c’est le mouvement, l’activité elle-même. (Nous reparlerons plus loin d’une énergie 
gardée en réserve: énergie potentielle.)


16. Longtemps les physiciens (dans la physique classique) ont considéré qu’énergie et mo-
ment (momentum) étaient parfaitement synonymes. Aujourd’hui on les distingue par le 
fait que le moment décrit la quantité de mouvement dans une certaine direction, dans la 
distance donc; tandis que l’énergie sert à mesurer la quantité de travail dans le temps.


17. Si nous reportons ces notions sur l’énergie libidinale on peut dire que celle-ci corres-
pond bien à la définition donnée par Freud de la pulsion en général: « mesure de l’exi-
gence de travail imposée à l’animique (seelische) par suite de sa corrélation avec le 
corps ». Non pas, donc, la pulsion comme faisant travailler autre chose qu’elle-même, 
mais la pulsion comme ce qui se manifeste dans l’appareil de l’âme lorsqu’il… s’anime, 
lorsqu’il travaille.


18. La pulsion ce n’est donc pas une énergie qui alimente l’appareil psychique. C’est la force 
inhérente des composantes de l’appareil, c’est l’appareil au travail. La libido, c’est l’âme 
en tant qu’elle se dépense dans sa recherche de l’abaissement d’une tension interne. On 



3

ne connaît donc la pulsion, ou la libido, que par le travail qui s’observe. On parle à 
juste titre de « motion pulsionnelle » (Triebregung). (Nous parlerons plus tard du moi 
comme « réservoir de libido » en rapport avec l’énergie potentielle.)


19. Toutefois, on se surprend à noter que lorsque Freud introduit pour la première fois of-
ficiellement le terme de libido – dès le premier paragraphe du premier des Trois essais sur 
la théorie sexuelle (1905) –, il n’en parle pas en termes d’énergie. Il propose que « libido » 
désigne pour la sexualité ce que le mot « faim » désigne pour la nutrition. Si libido dé-
signe la sensation d’un besoin comme la faim, et comme on ne dira pas que la faim c’est 
l’énergie qui pousse à manger, comment concilier libido et énergie?


20. On notera que la faim constitue un motif pour la recherche de nourriture; un motif, 
dans lequel on retrouve la motion, la mise en mouvement. La libido, même lorsqu’on la 
met en parallèle avec la faim, est donc mise en mouvement de l’appareil psychique. Le 
propos de Freud dans les Trois essais est d’autant plus compréhensible si l’on remarque 
que le mot allemand lust – qui se rapproche de libido –, décrit à la fois le désir (le motif) 
et le plaisir (la sensation). La libido est donc bien, tout à la fois, la mise en mouvement 
de l’organisme et l’éprouvé qui l’oriente vers une action susceptible d’apaiser cet 
éprouvé.


21. Une différence notable entre la faim et la libido c’est que la faim a pour objet quelque 
chose de spécifique: la nourriture. La libido (la faim sexuelle) peut avoir à la limite 
n’importe quoi comme objet. L’energeia libidinale est donc dés le départ moins liée à un 
objet spécifique que celle des besoins vitaux


22. Nous disons aussi que la libido, en tant qu’energeia i.e. en tant que force inhérente, n’est 
donc pas extérieure à l’appareil psychique. Cela aura une certaine importance quand on 
comparera les deux dualismes pulsionnels chez Freud (voir les deux points suivants). 
Le fait que cette énergie soit intrinsèque au corps-psyché, cela permet de comprendre 
en quoi ce n’est pas un carburant, mais une « mesure de l’exigence de travail », comme 
Freud l’écrit à propos de la pulsion, en 1915, dans « Pulsions et destins de pulsions ».


23. Avant 1920, dans un texte comme « Pulsions et destins de pulsion », la pulsion se pré-
sente comme « concept limite entre le psychique et le somatique », comme « représen-
tant psychique des stimulus issus de l’intérieur du corps et parvenant à l’âme », et aussi 
comme « exigence de travail imposée à la psyché du fait de sa liaison avec le corps ». 
Autrement dit, du fait de la nature au fond corporelle de la psyché, se présenterait à la 
frontière du psychique une quantité « x » qui impose à la psyché un certain travail. À 
partir de cette définition, et peut-être surtout à partir de la notion de « mesure de l’exi-
gence de travail », on a cru pouvoir parler de la pulsion comme « cette force qui attaque 
l’organisme de l’intérieur et le pousse à accomplir certaines actions » (Laplanche & Ponta-
lis, p. 361, italiques ajoutés par nous). Mais à la lumière de ce que nous avançons ici 
sur le statut de l’énergie pulsionnelle comme « inhérente », on peut discuter cette façon 
de poser le problème. Ce qui est attaqué, ce n’est pas l’organisme en tant que tel, mais 
un certain état de l’organisme. L’attaque reflète la nécessité propre à l’organisme de 
constamment se recomposer, de constamment reconduire sa différence par rapport à son 
environnement. Cela, à quelque niveau d’organisation qu’on le considère, puisque 



4

« organisme » peut désigner le moi (face au refoulé), la psyché (face au soma) ou l’in-
dividu somatopsychique tout entier (face au monde environnant).


24. Selon cette autre façon de voir, il n’y a pas contradiction entre le premier et le dernier 
dualisme pulsionnel chez Freud. L&P écrivent que dans la dernière théorie des pul-
sions, les deux grands types de pulsion « sont postulés moins comme des motivations 
concrètes du fonctionnement même de l’organisme que comme des principes fonda-
mentaux réglant en dernière analyse l’activité de celui-ci. » Ils citent alors l’Abrégé de 
psychanalyse, dernier ouvrage inachevé de Freud où il écrit: « Nous donnons le nom de 
pulsions aux forces que nous postulons à l’arrière-plan des tensions génératrices de be-
soins du ça ». Mais, selon nous, cette définition est au contraire parfaitement en accord 
avec la définition d’avant 1920 si l’on retient que l’énergie pulsionnelle (libido) y est 
tout aussi inhérente. (La question se complique à propos de « besoins du ça », mais nous 
ne discuterons pas cet aspect pour le moment.)


25. Retour à la quantité. Dans le premier modèle pulsionnel, une des quatre caractéris-
tiques de la pulsion selon Freud était la poussée. Dire que la pulsion a une poussée peut 
sembler une tautologie, mais je crois qu’il faut entendre par là non simplement le fait 
que « ça pousse », mais aussi, et surtout, qu’il s’agit du moment de la pulsion, au sens 
que donne à ce mot la physique au chapitre de la mécanique (dérivé du latin momen-
tum, contraction du latin movimentum, et que la langue anglaise a conservé tel quel). Le 
moment se dit aussi moment angulaire et dénomme, comme vu au point 16, une grandeur 
physique, la quantité de mouvement d’un objet. En fin de compte, tout est question de 
mouvement.


26. Nous sommes donc dans l’univers de pensée d’Héraclite. Freud lui-même, sans sur-
prise, semble de cet avis. Dans son texte sur les pulsions de 1915, lorsqu’il parle de la 
« poussée » il écrit ce qui suit: « Par poussée d’une pulsion, on entend le facteur moteur 
de celle-ci, la somme de force ou la mesure d’exigence de travail… » (PdP, p. 167). 
Mais il importe de savoir que dans l’original allemand Freud parle non de « facteur » 
mais de « moment moteur » (« motorisches Moment, die Summe von Kraft… »), ce qui à mon 
avis correspond tout à fait à la notion de moment physique.


27. Le moment (la quantité de mouvement) qu’est la poussée, c’est sans doute ce qui décrit 
la « mise en branle » de la psyché; et toute mise en branle crée une certaine instabilité. 
C’est ainsi que la psyché, par l’entremise du moi, éprouve la pulsion, c’est-à-dire son 
propre mouvement, comme attaquant interne. Cela signifie que la mise en mouvement 
comporte toujours une remise en question du statu quo. La mise en mouvement est ac-
quisition d’information, et celle-ci est inséparable d’une déliaison-reliaison (cf. le point 
7).


28. L’ébranlement puis la recomposition nous ramènent à la nature autopoïétique de la 
psyché. En acquérant de l’information sur ce qui lui arrive, la psyché ne produit pas 
seulement des représentations du monde; elle est aussi toujours en train de se recompo-
ser elle-même. Cela ouvre sur une autre dimension qui dépasse un peu le problème du 
quantitatif, qui est le double mouvement libidinal, inséparablement allo- et auto-éro-
tique.




5

29. Mais au fait, pourquoi lier? Pourquoi ne pas simplement laisser les énergies se déchar-
ger librement, s’écouler à travers soi ? La réponse est déjà chez Freud quand il re-
marque, à propos du Ça, que par lui-même, il ne survivrait pas un seul instant. C’est en 
effet une question de maintien de la vie. Lier l’énergie, cela peut se dire en termes plus 
quotidiens: c’est prévoir, c’est tenir compte de l’environnement, de ses dangers comme 
de ses richesses. Sans cette fonction prédictive régneraient les seules forces, les quanti-
tés se déchargeant dans ce qui pour l’organisme serait un chaos mortifère.


30. Pour éviter ce chaos, l’organisme doit trouver une façon d’inhiber le libre mouvement. 
Freud, dès 1895, dans le Projet, attribue cette fonction inhibitrice à la simple présence 
du moi, résultat de frayages différenciés au sein d’un tout psychique jusque-là indiffé-
rencié. En 1938, l’épistémologue Gaston Bachelard, qui, vu la date, n’avait certaine-
ment pas lu le Projet, écrit: « À notre point de vue, la seule intuition légitime en Psycho-
logie est l’intuition d’une inhibition. » (Bachelard, 1938, La formation de l’esprit scienti-
fique, Vrin, 1989).


31. Les frayages constitutifs de cette fonction d’inhibition qu’on appelle « moi », notons 
qu’ils sont les précurseurs, dans un langage différent, de l’investissement durable de 
libido dans le moi que Freud nommera narcissisme. Si la tâche fondamentale de la psy-
ché est de maintenir, entretenir, réparer et si possible enrichir sa propre organisation, 
comment ne pas penser que nous parlons ainsi de la fonction normale du narcissisme ? 
De fait, on se souviendra que Freud, lorsqu’il revise sa théorie des pulsions en 1920, 
est conduit à placer les pulsions d’auto-conservation (du moi) sous l’égide d’Éros, donc 
en accentuant leur nature de « pulsions du moi ». De ce moi, Freud dira qu’il est lui 
aussi investi de libido, qu’il se présente en fait aux pulsions du ça comme leur premier 
objet, c’est-à-dire comme leur première liaison… Le moi, sous cet angle, c’est donc du 
mouvement libidinal, pulsionnel, mais inhibé.


32. Inhibition ne signifie pas immobilisation totale. Le moi correspond à une sorte de 
« cristallisation », c’est-à-dire à la formation d’une structure durable. Mais cette struc-
ture est vivante, et donc ne saurait être complètement rigidifiée.


33. D’autre part, il convient de retenir que le moi est aussi considéré comme un « grand 
réservoir de libido » (Cf. Théorie de la libido, 1923). Devant une telle expression on 
pourrait s’en tenir à l’image toute simple et voir le moi comme un « contenant », comme 
un sac; la vésicule vivante serait ici plutôt utricule, qui, agrandie, deviendrait une outre… 
Mais je crois que ce serait ne pas faire suffisamment justice à la pensée de Freud.


34. L’énergie libidinale est bien contenue dans le moi, mais souvenons-nous que le Freud 
qui écrit cela est le même qui, parlant de psycho-analyse, le fait par analogie à l’analyse 
chimique. En chimie, les liens entre les atomes qui forment une molécule que l’on veut 
analyser contiennent en effet une énergie. Pour rendre la molécule décomposable (ana-
lysable) il faut rendre ces liens moins stables par un apport d’énergie supplémentaire, 
par exemple, par l’exposition à un agent réactif. Cela conduit l’ensemble molécule-ré-
actif à l’état de « complexe activé », état de haute énergie à partir duquel deux nou-
velles molécules résulteront lors de la fin de la réaction, le tout retournant à des ni-
veaux d’énergie plus bas.




6

35. On peut dire, par analogie, que les liens qui forment le moi sont aussi de l’énergie liée. 
Mais n’oublions pas que toute formation de structure, toute transduction, toute traduc-
tion, comporte simultanément un refoulement. Dans un autre langage, celui de Gilbert 
Simondon, le processus d’individuation résulte en un individu plus un environnement 
pré-individuel. Cela est important, sans quoi une structure cristallisée, qui ne serait ja-
mais dérangée par son environnement (le refoulé pour le moi, le pré-individuel pour 
l’individu) serait une entité morte. Donc, énergie liée d’un côté, mais énergie non liée 
autour, si l’on peut dire. Et l’énergie liée elle-même, peut se trouver en partie déliée, 
comme l’analogie de la réaction chimique le suggère.


36. Le moi vu sous l’angle du narcissisme (normal), de la liaison de la libido qui le forme, 
c’est donc une réserve de libido d’abord par le fait de la libido fixée dans les liens in-
ternes, dans le « ciment » du moi. Mais quand nous parlons des liens internes qui 
constituent le moi, nous voulons dire les liens entre les représentations, la mémoire et les 
affects qui, ensemble, contribuent à donner un profil particulier au moi de chacun.


37. Demandons-nous également si, lorsque Freud parle du moi comme réserve de libido, il 
entend strictement le moi comme instance distincte au sein de l’appareil psychique ou 
s’il désigne le moi comme représentant tout l’être psychique. On peut aussi se poser la 
question autrement: faut-il obligatoirement choisir entre ces deux sens possibles du 
mot moi? Notre schéma de l’emboîtement présenté l’an dernier peut nous être utile ici:

38. Nous avions, à l’aide de ce diagramme, posé que la clôture du moi signifiait du même 
coup la clôture de tout l’appareil psychique, cela parce que le moi et les autres ins-
tances sont dans un rapport d’emboîtement qui n’est pas concentrique, mais tangentiel. 
Autrement dit toutes les instances se touchent au moins en un point.


39. Certes, nous avons de bonnes raisons de distinguer entre le moi et le ça ou le moi et le 
surmoi, ou encore le moi et l’inconscient etc. Mais notre besoin de distinguer nous ex-
pose aussi à une possible méprise: celle de croire que ces instances existent effective-
ment en tant qu’entités discrètes. Je vais donc citer Freud à ce sujet:


Soma

Ics

Moi

Monde
environnant

Impact de
l’autre



7

40. « Dans cette partition de la personnalité en moi, sur-moi, ça, vous ne pensez pas bien 
sûr à des frontières tranchées, telles qu’elles ont été tracées artificiellement en géogra-
phie politique. Nous ne pouvons faire droit à la spécificité du psychique par des 
contours linéaires comme dans le dessin ou la peinture primitive, mais plutôt par des 
champs de couleur qui se fondent comme chez les peintre modernes. Après avoir sépa-
ré, il nous faut lasser de nouveau confluer ce qui a été séparé. » (Freud, 1932, La dé-
composition de la personnalité psychique, in: Nouvelle suite de leçons d’introduction à la psy-
chanalyse, OC XIX, p. 162.)


41. Cette remarque nous laisse bien entendre la difficulté de tenir en même temps présents 
à l’esprit une conception unitaire et une conception « décomposée » de la personnalité 
psychique. Pour ma part, j’y vois une raison de plus de penser en termes de processus 
et de fonctions plutôt que de structures. Mais cela ne signifie pas qu’il faut se débarras-
ser de la notion de structure. Je préfère alors poser qu’une structure est un processus 
très lent (son moment est petit), alors qu’un processus est une structure en transforma-
tion rapide (moment plus important)…


42. Nous dirons que de la cristallisation du psychique en une structure appelée « moi », 
d’une part ne signifie pas que toute l’énergie y a été liée, puisque nous avons vu que 
toute organisation, toute prise de forme, entraîne du même coup du pré-individuel, de 
l’informe, bref ce qu’en psychanalyse nous appelons le refoulé.


43. D’autre part, l’existence de ce moi ne fait pas qu’exprimer sa propre stabilité; sa seule 
existence stabilise la psyché tout entière. Dans le vaste champ non-différencié où 
l’énergie d’excitation pouvait circuler librement et trouver les voies les plus courtes 
pour se dépenser, la présence du moi exerce un rôle d’inhibition (voir les points 30 et 
31).


44. On pourrait dire cela à l’envers: la possibilité d’une inhibition, c’est ce que nous appe-
lons « moi ». Voilà donc que la présence du moi institue un régime d’énergie potentielle, 
mais qui ne correspond pas exactement à l’énergie liée dans le moi. Celle-ci a été, pour 
ainsi dire, « dépensée » en création de liens structurels. Mais cette présence, avec ses 
frayages, signifie du même coup que toute énergie qui n’est pas fixée dans ses liens in-
ternes n’est plus aussi libre qu’elle l’aurait été en absence du moi.


45. La structure qu’est le moi est constamment exposée à la poussée (au « moment 
moteur ») du refoulé, mais remarquons que la réciproque est aussi vraie: la présence du 
moi entraîne une relative stabilisation du refoulé. Cette énergie qui n’est pas liée au moi 
n’est pas non plus de l’énergie complètement libre. Elle constitue ainsi une énergie po-
tentielle, prête à se manifester dès que, pour une quelconque raison, le moi cesse de 
veiller au grain ou, pour le dire plus positivement, dès que le moi se laisse aller à ad-
mettre une relative turbulence, une excitation qui, faut-il souligner, ne manque pas de 
provoquer du plaisir au moi lui-même.


46. Dans notre approche de la quantité, il convient de partir d’un point de vue interne au 
système psychique et non de l’extérieur. Je veux dire que la quantité, en fin de compte, 
ne se conçoit que du point de vue du moi, c’est-à-dire du point de vue des processus lents 
que nous appelons « moi » et qui contrastent avec les processus rapides de dépense plus 
intempestive de la quantité que nous appelons énergie pulsionnelle ou libido.




8

47. Or nous avons vu également que les perturbations qui affectent la psyché, qui 
l’obligent à se réorganiser en réponse au désordre que ces perturbations causent, c’est 
en fait ce qui constitue pour cette psyché une information.


48. Serions-nous donc en train de dire que, finalement, la quantité dont nous parlons en 
psychanalyse ne serait autre que la quantité d’information?


49. C’est tout à fait possible, mais pour cela il est nécessaire de considérer que l’informa-
tion se dédouble elle-même en signal clair et en bruit. Le signal clair, c’est ce avec quoi 
l’appareil psychique, appareil transduction ou traductif, sait se débrouiller. La quantité 
qui vraiment le perturbe se présente plutôt comme bruit dans la communication.


50. La quantité dont nous parlons, serait-ce donc tout simplement le « bruit » du monde, ce 
monde « full of sound and fury » (« plein de bruit et de fureur ») dont parle 
Shakespeare ? J’ose croire que ce que je dis là n’est pas seulement une rumeur !


 
D.S.



