SEMINAIRE « PENSER AVEC FREUD »
ANNEE 2020-2021

CINQUANTE COURTES THESES PROVISOIRES SUR LA QUANTITE

EN PSYCHANALYSE

Parvenus au terme de cette année que nous avons dédiée a la réflexion sur la quantité en psy-

chanalyse, il me faut bien constater que le sujet non seulement est loin d’avoir été épuisé, mais

ouvre sur de nombreuses autres dimensions de la pensée freudienne.

J’ai pensé que plutét d’écrire un texte, je vous proposerais quelques « conclusions » provi-

soires. Les guillemets, comme vous verrez, sont nécessaires parce que je ne peux que formuler

quelques generahsatlons, toutes soumises a votre lecture critique et a la discussion qui s ensul-

vra. Je les avance donc comme des théses qui ne prétendent a rien d’autre qu’a re-parcourir

certains aspects de nos réflexions de I'année.

1.

La quantité en psychanalyse n’est pas de l'ordre du mesurable; il persiste néanmoins
une certaine idée de calcul, d'intensité, et tout particuliérement la notion d’excés.

Exceés par rapport & quoi? Qu’est-ce qui du psychique est excédé, qu’est-ce qui I'ex-
céde ? Une réponse sommaire consiste a dire qu'il peut y avoir de I'énergie d’excitation
en excés par rapport a la capacité de liaison. 11 faudra donc discuter de 1- qu’est-ce que la
liaison; 2- qu’est-ce que 'énergie.

A la question de la liaison, retenons l'idée de Freud a propos de la représentance psy-
chique de la pulsion. Elle suppose que la pulsion se laisse représenter psychiquement
par deux représentants: le guantum d'affect 1ié & une représentation.

Le quantum d’affect correspond-il & ce que Freud désignait par quantité? Et si oui, est-
il alors synonyme d’énergie, puisque celle-ci également se rapporte a la quantité?

Quel rapport entre quantum d’affect et quantité d’excitation?

La quantité d’excitation peut résulter d'un événement extérieur, mais, si cet événement
n’est pas tel qu'il détruise ou endommage 'organisme gravement, il n’agira que par
I'entremise de ce qu'il suscite a l'intérieur. Cela découle de la conception de I'organisme
comme aulopoiétique, c'est-a-dire auto-organisateur et fonctionnant selon ses propres
régles internes. Pour qu’'un événement soit significatif, il doit donc provoquer une ré-
organisation interne.

La réorganisation interne a I'organisme (ici: la psyché), c’est ce qui constitue une -
formation pour cet organisme. Mais notons que ce terme d'information doit étre pris au
sens objectif, non-personnel. Ce n’est pas une prise de connaissance subjective comme
lorsqu’on s’informe en écoutant les nouvelles. Cest une in-formation, c’est-a-dire une
« prise de forme » qui modifie par conséquent la psyché.

22 juin 2021 11:08



10.

I1.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

Cette « prise de forme » c’est le résultat de la fonction transductive (ou traductive) qui,
selon la « lettre 52 » de Freud préside a I'évolution de I'appareil psychique et au refoule-
ment.

Toute réorganisation suppose une désorgantsation relative, une décomposition (analyse)
des formes déja existantes.

Par conséquent, puisque tout systéme a pour premier souci de se maintenir dans son
organisation (inertie du systéme), toute désorganisation/réorganisation rencontrera
une résstance.

La désorganisation ou déliaison, pour permettre en méme temps la continuité du sys-
téme, ne peut étre que partielle. Prototype: le travail du deuil, qui procéde & un déta-
chement detadl par détadl.

Le travail du deuil peut étre aussi vu comme prototype de la perlaboration (Durcharbe:-
tung). Dans les deux cas, un travail (labor, Arbedt) est exigé, et ce travail suppose que
I'énergie qui est libérée par le détachement d’avec 'objet (dans le cas du deuil) ou du
fait de la déliaison analytique, puisse étre réaffectée A autre chose.

Ce travail est nécessaire pour surmonter la résistance au changement, l'inertie du sys-
teme. L'énergie du sujet ve dépense dans cette lutte interne entre déliaison et maintien de
la liaison existante. Du c6té de la résistance on peut voir un travail de négation
(comme dans deuil ordinaire) ou de déni (comme dans la mélancolie). Un autre travail,
le travail du réve, semble aller en sens contraire du travail du deuil: il rend présent ce
que le deuil cherche & accepter comme absent (Pontalis).

La notion d’énergee est & regarder de plus preés, intimement associée a celle de /ibido dans
des notions d’énergie libidinale ou énergie pulsionnelle.

« Energie » vient du Grec ancien energeia qui, chez Aristote, signifie la « force inhé-
rente » & quelque chose. Selon certaines interprétations, l'energeia c’est « 'étre-au-tra-
vail ». Ce n’est donc pas « quelque chose » qu’on va dépenser, ceat la dépense elle-méme,
c’est le mouvement, l'activité elle-méme. (Nous reparlerons plus loin d'une énergie
gardée en réserve: énergie potentielle.)

Longtemps les physiciens (dans la physique classique) ont considéré qu'énergie et mo-
ment (momentum) étaient parfaitement synonymes. Aujourd’hui on les distingue par le
fait que le moment décrit la quantité de mouvement dans une certaine direction, dans la
distance donc; tandis que l'énergee sert & mesurer la guantité de travacl dans le temps.

Si nous reportons ces notions sur |'énergie libidinale on peut dire que celle-ci corres-
pond bien 2 la définition donnée par Freud de la pulsion en général: « mesure de 'exi-
gence de travail imposée a lanimigue (seelische) par suite de sa corrélation avec le
corps ». Non pas, dong, la pulsion comme faisant travailler autre chose qu’elle-méme,
mais la pulsion comme ce qui se manifeste dans I'appareil de 'Ame lorsqu’il... s’anime,
lorsqu'ill travaille.

La pulsion ce n’est donc pas une énergie qui alimente I'appareil psychique. Cest la force
inhérente des composantes de I'appareil, c’est I'appareil au travail. La libido, c’est I'ame
en tant qu'elle ve dépenve dans sa recherche de I'abaissement d'une tension interne. On



19.

20.

21.

22.

23.

ne connait donc la pulsion, ou la libido, que par le travail qui s’'observe. On parle &
juste titre de « motion pulsionnelle » (Triebregung). (Nous parlerons plus tard du moi
comme « réservoir de libido » en rapport avec 'énergie potentielle.)

Toutefois, on se surprend & noter que lorsque Freud introduit pour la premiére fois of-
ficiellement le terme de libido — dés le premier paragraphe du premier des Zrow esvais sur
la théorte sexuelle (1905) —, il n’en parle pas en termes d’énergie. Il propose que « libido »
désigne pour la sexualité ce que le mot « faim » désigne pour la nutrition. Si libido dé-
signe la sensation d'un besoin comme la faim, et comme on ne dira pas que la faim c’est
'énergie qui pousse & manger, comment concilier libido et énergie?

On notera que la faim constitue un motif pour la recherche de nourriture; un mot,
dans lequel on retrouve la motion, la mise en mouvement. La libido, méme lorsqu’on la
met en paralléle avec la faim, est donc mise en mouvement de 'appareil psychique. Le
propos de Freud dans les 7row essaws est d’autant plus compréhensible si l'on remarque
que le mot allemand lust — qui se rapproche de libido —, décrit A la fois le désir (le motif)
et le plawsir (la sensation). La libido est donc bien, tout a la fois, la mise en mouvement
de l'organisme e/ I'éprouvé qui 'oriente vers une action susceptible d’apaiser cet
éprouvé.

Une différence notable entre la faim et la libido c’est que la faim a pour objet quelque
chose de spécifique: la nourriture. La libido (la faim sexuelle) peut avoir a la limite
n’'importe quoi comme objet. Lenergeia libidinale est donc dés le départ moins liée & un
objet spécifique que celle des besoins vitaux

Nous disons aussi que la libido, en tant qu'energeia i.e. en tant que force inhérente, n’est
donc pas extérieure 3 'appareil psychique. Cela aura une certaine importance quand on
comparera les deux dualismes pulsionnels chez Freud (voir les deux points suivants).
Le fait que cette énergie soit intrinséque au corps-psyché, cela permet de comprendre
en quol ce n’est pas un carburant, mais une « mesure de l'exigence de travail », comme
Freud 'écrit & propos de la pulsion, en 1915, dans « Pulsions et destins de pulsions ».

Avant 1920, dans un texte comme « Pulsions et destins de pulsion », la pulsion se pré-
sente comme « concept limite entre le psychique et le somatique », comme « représen-
tant psychique des stimulus issus de I'intérieur du corps et parvenant & I'ame », et aussi
comme « exigence de travail imposée 4 la psyché du fait de sa liaison avec le corps ».
Autrement dit, du fait de la nature au fond corporelle de la psyché, se présenterait a la
frontiere du psychique une quantité « x » qui impose 2 la psyché un certain travail. A
partir de cette définition, et peut-étre surtout & partir de la notion de « mesure de |'exi-
gence de travail », on a cru pouvoir parler de la pulsion comme « cette force qui attague
lorganisme de Uintérceur et le pousse & accomplir certaines actions » (Laplanche & Ponta-
lis, p. 361, italiques ajoutés par nous). Mais a la lumiére de ce que nous avangons ici
sur le statut de I'énergie pulsionnelle comme « inhérente », on peut discuter cette fagon
de poser le probléme. Ce qui est attaqué, ce n’est pas I'organisme en tant que tel, mais
un certain état de 'organisme. Lattague refléte la nécessité propre a l'organisme de
constamment se recomposer, de constamment reconduire sa Jifférence par rapport a son
environnement. Cela, & quelque niveau d’organisation qu’on le considére, puisque



24.

25.

26.

27.

28.

« organisme » peut désigner le moi (face au refoulé), la psyché (face au soma) ou l'in-
dividu somatopsychique tout entier (face au monde environnant).

Selon cette autre fagon de voir, il n'y a pas contradiction entre le premier et le dernier
dualisme pulsionnel chez Freud. L&P écrivent que dans la derniére théorie des pul-
sions, les deux grands types de pulsion « sont postulés moins comme des motivations
concrétes du fonctionnement méme de I'organisme que comme des principes fonda-
mentaux réglant en derniére analyse l'activité de celui-ci. » Ils citent alors 1’Abrégé de
poyehanalyse, dernier ouvrage inachevé de Freud ou il écrit: « Nous donnons le nom de
pulsions aux forces que nous postulons a I'arriére-plan des tensions génératrices de be-
soins du ¢a ». Mais, selon nous, cette définition est au contraire parfaitement en accord
avec la définition d’avant 1920 si I'on retient que |'énergie pulsionnelle (libido) y est
tout aussi tnhérente. (Lia question se complique & propos de « besoins du ¢a », mais nous
ne discuterons pas cet aspect pour le moment.)

Retour a la quantité. Dans le premier modéle pulsionnel, une des quatre caractéris-
tiques de la pulsion selon Freud était la poussée. Dire que la pulsion a une poussée peut
sembler une tautologie, mais je crois qu'il faut entendre par 1a non simplement le fait
que « ¢a pousse », mais aussl, et surtout, qu'il s’agit du moment de la pulsion, au sens
que donne a ce mot la physique au chapitre de la mécanique (dérivé du latin momen-
tum, contraction du latin movimentum, et que la langue anglaise a conservé tel quel). Le
moment se dit aussi moment angulaire et dénomme, comme vu au point 16, une grandeur
physique, la guantité de mouvement d'un objet. En fin de compte, tout est question de
mouvement.

Nous sommes donc dans 'univers de pensée d’"Héraclite. Freud lui-méme, sans sur-
prise, semble de cet avis. Dans son texte sur les pulsions de 1915, lorsqu'il parle de la

« poussée » il écrit ce qui suit: « Par poussée d’'une pulsion, on entend le factewr moteur
de celle-ci, la somme de force ou la mesure d’exigence de travail... » (PdP, p. 167).
Mais il importe de savoir que dans l'original allemand Freud parle non de « facteur »
mais de « moment moteur » (« motortsches Moment, die Summe von Kraft... »), ce qui & mon
avis correspond tout a fait & la notion de moment physique.

Le moment (la quantité de mouvement) qu’est la poussée, c’est sans doute ce qui décrit
la « mise en branle » de la psyché; et toute mise en branle crée une certaine instabilité.
Cest ainsi que la psyché, par I'entremise du moi, éprouve la pulsion, ¢’est-a-dire von
propre mouvement, comme attaquant interne. Cela signifie que la mise en mouvement
comporte toujours une remise en question du statu quo. La mise en mouvement est ac-
quisition d'information, et celle-ci est inséparable d'une déliaison-reliaison (cf. le point

7).

L'ébranlement puis la recomposition nous raménent & la nature autopoiétique de la
psyché. En acquérant de l'information sur ce qui lui arrive, la psyché ne produit pas
seulement des représentations du monde; elle est aussi toujours en train de se recompo-
ser elle-méme. Cela ouvre sur une autre dimension qui dépasse un peu le probléme du
quantitatif, qui est le double mouvement libidinal, inséparablement allo- et auto-éro-
tique.



29.

30.

31.

32.

33.

34.

Mais au fait, pourquoi lier? Pourquoi ne pas simplement laisser les énergies se déchar-
ger librement, s’écouler a travers soi ? La réponse est déja chez Freud quand il re-
marque, & propos du Ca, que par lui-méme, il ne survivrait pas un seul instant. C'est en
effet une question de maintien de la vie. Lier I'énergie, cela peut se dire en termes plus
quotidiens: c’est prévoir, c’est tenir compte de I'environnement, de ses dangers comme
de ses richesses. Sans cette fonction prédictive régneraient les seules forces, les quanti-
tés se déchargeant dans ce qui pour 'organisme serait un chaos mortifére.

Pour éviter ce chaos, 'organisme doit trouver une fagon d’inhiber le libre mouvement.
Freud, dés 1895, dans le Projet, attribue cette fonction inhibitrice a la simple présence
du moi, résultat de frayages différenciés au sein d’un tout psychique jusque-la indiffé-
rencié. En 1938, I'épistémologue Gaston Bachelard, qui, vu la date, n’avait certaine-
ment pas lu le Projet, écrit: « A notre point de vue, la seule intuition légitime en Psycho-
logie est I'intuition d'une inhibition. » (Bachelard, 1938, La formation de l'esprit scienti-
figue, Vrin, 1989).

Les frayages constitutifs de cette fonction d’inhibition qu’on appelle « moi », notons
qu'ils sont les précurseurs, dans un langage différent, de 'investissement durable de
libido dans le moi que Freud nommera narcwaisme. Sila tAche fondamentale de la psy-
ché est de maintenir, entretenir, réparer et si possible enrichir sa propre organisation,
comment ne pas penser que nous parlons ainsi de la fonction normale du narcissisme ?
De fait, on se souviendra que Freud, lorsqu’il revise sa théorie des pulsions en 1920,
est conduit A placer les pulsions d’auto-conservation (du moi) sous I'égide d’Eros, donc
en accentuant leur nature de « pulsions du moi ». De ce moi, Freud dira qu'il est lui
aussi investi de libido, qu'il se présente en fait aux pulsions du ¢a comme leur premier
objet, c’est-a-dire comme leur premiére liawon... Le moi, sous cet angle, c’est donc du
mouvement libidinal, pulsionnel, mais inhibé.

Inhibition ne signifie pas immobilisation totale. Le moi correspond & une sorte de
« cristallisation », c’est-a-dire A la formation d’'une structure durable. Mais cette struc-
ture est vivante, et donc ne saurait étre complétement rigidifiée.

D’autre part, il convient de retenir que le moi est aussi considéré comme un « grand
réservoir de libido » (Cf. Théorie de la libido, 1923). Devant une telle expression on
pourrait s’en tenir & I'image toute simple et voir le moi comme un « contenant », comme
un sac; la vésicule vivante serait ici plutét utricule, qui, agrandie, deviendrait une outre...
Mais je crois que ce serait ne pas faire suffisamment justice a la pensée de Freud.

L'énergie libidinale est bien contenue dans le moi, mais souvenons-nous que le Freud
qui écrit cela est le méme qui, parlant de psycho-analyse, le fait par analogie a I'analyse
chimique. En chimie, les liens entre les atomes qui forment une molécule que I'on veut
analyser contiennent en effet une énergie. Pour rendre la molécule décomposable (ana-
lysable) il faut rendre ces liens moins stables par un apport d’énergie supplémentaire,
par exemple, par 'exposition & un agent réactif. Cela conduit I'ensemble molécule-ré-
actif & I'état de « complexe activé », état de haute énergie a partir duquel deux nou-
velles molécules résulteront lors de la fin de la réaction, le tout retournant i des ni-
veaux d’énergie plus bas.



35.

36.

37.

38.

39.

6

On peut dire, par analogie, que les liens qui forment le moi sont aussi de 1'énergie liée.
Mais n’oublions pas que toute formation de structure, toute transduction, toute traduc-
tion, comporte simultanément un refoulement. Dans un autre langage, celui de Gilbert
Simondon, le processus d'individuation résulte en un individu plus un environnement
pré-individuel. Cela est important, sans quoi une structure cristallisée, qui ne serait ja-
mais dérangée par son environnement (le refoulé pour le moi, le pré-individuel pour
I'individu) serait une entité morte. Donc, énergie liée d'un c6té, mais énergie non liée
autour, si l'on peut dire. Et I'énergie liée elle-méme, peut se trouver en partie déliée,
comme |'analogie de la réaction chimique le suggére.

Le moi vu sous I'angle du narcissisme (normal), de la liaison de la libido qui le forme,
c’est donc une réserve de libido d’abord par le fait de la libido fixée dans les liens in-
ternes, dans le « ciment » du moi. Mais quand nous parlons des liens internes qui
constituent le moi, nous voulons dire les liens entre les représentations, la mémotre et les
affects qui, ensemble, contribuent & donner un profil particulier au moi de chacun.

Demandons-nous également si, lorsque Freud parle du moi comme réserve de libido, il
entend strictement le mol comme instance distincte au sein de I'appareil psychique ou
sl désigne le moi comme représentant tout I'étre psychique. On peut aussi se poser la
question autrement: faut-il obligatoirement choisir entre ces deux sens possibles du
mot moi? Notre schéma de I'emboitement présenté I'an dernier peut nous étre utile ici:

Monde |
environnant
Impact de |
Pautre

Nous avions, a 'aide de ce diagramme, posé que la cléture du moi signifiait du méme
coup la cléture de tout I'appareil psychique, cela parce que le moi et les autres ins-
tances sont dans un rapport d’emboitement qui n’est pas concentrique, mais tangenttel.
Autrement dit toutes les instances se touchent au moins en un point.

Certes, nous avons de bonnes raisons de distinguer entre le moi et le ¢a ou le moi et le
surmol, ou encore le moi et I'inconscient etc. Mais notre besoin de distinguer nous ex-
pose aussi & une possible méprise: celle de croire que ces instances existent effective-
ment en tant qu'entités discrétes. Je vais donc citer Freud A ce sujet:



40.

41.

42.

43.

44,

45.

46.

PN |

« Dans cette partition de la personnalité en moi, sur-moi, ¢a, vous ne pensez pas bien
sr & des fronti¢res tranchées, telles qu’elles ont été tracées artificiellement en géogra-
phie politique. Nous ne pouvons faire droit a la spécificité du psychique par des
contours linéaires comme dans le dessin ou la peinture primitive, mais plutdt par des
champs de couleur qui se fondent comme chez les peintre modernes. Aprés avoir sépa-
ré, il nous faut lasser de nouveau confluer ce qui a été séparé. » (Freud, 1932, La dé-
composition de la personnalité psychique, in: Nouvelle sucte de legons d’introduction a la poy-

chanalyse, OC XIX, p. 162.)

Cette remarque nous laisse bien entendre la difficulté de tenir en méme temps présents
a I'esprit une conception unitaire et une conception « décomposée » de la personnalité
psychique. Pour ma part, j'y vois une raison de plus de penser en termes de processus
et de fonctions plutét que de structures. Mais cela ne signifie pas qu'il faut se débarras-
ser de la notion de structure. Je préfére alors poser qu'une structure est un processus
trés lent (son moment est petit), alors qu’un processus est une structure en transforma-
tion rapide (moment plus important)...

Nous dirons que de la cristallisation du psychique en une structure appelée « moi »,
d’une part ne signifie pas que toute 'énergie y a été liée, puisque nous avons vu que
toute organisation, toute prise de forme, entraine du méme coup du pré-individuel, de
I'informe, bref ce qu’en psychanalyse nous appelons le refoulé.

D’autre part, I'existence de ce moi ne fait pas qu’exprimer sa propre stabilité; sa seule
existence stabilise la psyché tout entiére. Dans le vaste champ non-différencié ou
'énergie d’excitation pouvait circuler librement et trouver les voies les plus courtes
pour se dépenser, la présence du moi exerce un réle d'inhibition (voir les points 30 et

31).

On pourrait dire cela & I'envers: la possibilité d'une inhibition, c’est ce que nous appe-
lons « moi ». Voila donc que la présence du mot institue un régime d’énergie potentelle,
mais qui ne correspond pas exactement a I'énergie liée dans le moi. Celle-ci a été, pour
ainsi dire, « dépensée » en création de liens structurels. Mais cette présence, avec ses
frayages, signifie du méme coup que toute énergie qui n’est pas fixée dans ses liens in-
ternes n’est plus aussi libre qu’elle 'aurait été en absence du moi.

La structure qu’est le moi est constamment exposée a la poussée (au « moment

moteur ») du refoulé, mais remarquons que la réciproque est aussi vraie: la présence du
moi entraine une relative stabilisation du refoulé. Cette énergie qui n’est pas liée au moi
n’est pas non plus de I'énergie complétement libre. Elle constitue ainsi une énergie po-
tentielle, préte A se manifester dés que, pour une quelconque raison, le moi cesse de
veiller au grain ou, pour le dire plus positivement, dés que le moi se laisse aller 4 ad-
mettre une relative turbulence, une excitation qui, faut-il souligner, ne manque pas de
provoquer du plaisir au moi lui-méme.

Dans notre approche de la quantité, il convient de partir d'un point de vue interne au
systéme psychique et non de 'extérieur. Je veux dire que la quantité, en fin de compte,
ne se congoit que du point de vue du mot, c’est-a-dire du point de vue des processus lents
que nous appelons « moi » et qui contrastent avec les processus rapides de dépense plus
intempestive de la quantité que nous appelons énergie pulsionnelle ou libido.



47.

48.

49.

50.

D.S.

Or nous avons vu également que les perturbations qui affectent la psyché, qui
'obligent & se réorganiser en réponse au désordre que ces perturbations causent, c’est
en fait ce qui constitue pour cette psyché une information.

Serions-nous donc en train de dire que, finalement, la quantité dont nous parlons en
psychanalyse ne serait autre que la quantité d'information?

Clest tout a fait possible, mais pour cela il est nécessaire de considérer que I'informa-
tion se dédouble elle-méme en signal clair et en bruit. Le signal clair, ¢’est ce avec quoi
I'appareil psychique, appareil transduction ou traductif, sait se débrouiller. La quantité
qui vraiment le perturbe se présente plutdét comme bruit dans la communication.

La quantité dont nous parlons, serait-ce donc tout simplement le « bruit » du monde, ce
monde « full of sound and fury » (« plein de bruit et de fureur ») dont parle
Shakespeare ? J’ose croire que ce que je dis la n’est pas seulement une rumeur !



