
Séminaire Penser avec Freud, 2020-21


APPROCHES DU QUANTITATIF: L’INVESTISSEMENT ET LE 
PRÉCONSCIENT- LA DOUBLE LIAISON


I

Il s’agit ici vérifier si la bi-directionnalité que nous avons attribuée à l’investissement 
(voir 22A) peut nous aider à penser ce que serait un « investissement dans/par 
l’inconscient ». Pour cela il faut d’une part tenir présent le modèle traductif du 
refoulement. D’autre part, on pourrait trouver commode de penser que, selon ce qu’on 
a vu dans Freud, il y a non pas un, mais deux inconscients. Évidemment, « deux 
inconscients », c’est curieux comme idée, sans compter que ces distinctions ne sont à 
vrai dire pas nécessaires pour ce qui concerne l’expérience vécue de l’analyse. Là, 
comme Freud le dit bien dans la citation que je rapporte un peu plus bas, tout se 
présente comme du pré-conscient. La notion de « deux inconscients » ne vise qu’à mettre 
un peu plus de clarté à propos de la quantité, notion qui reste opaque mais dont on a 
vu qu’on peut difficilement l’ignorer. 


Précisons tout de suite que ces deux inconscients sont de fait inséparables, qu’en réalité 
ils n’en font qu’un ou, en tout cas, qu’il faut les penser en même temps, puisque, 
comme on le verra, ils se présentent comme un seul mouvement psychique. Nous ne les 
séparons que pour le bénéfice d’une conception plus claire de ce qui se présente à nous 
dans notre travail, mais en nous rappelant que l’inconscient au sens strict est 
inconnaissable, n’est qu’une hypothèse, et que ne se prête à notre expérience 
analytique que ce qui est « couvert » ou « habillé » ou « déguisé » et qui relève du Pcs-
Cs. 


Citons donc Freud:


« Ici, il peut bien nous sembler avantageux de confronter au mode de 
considération montant à partir de l’Ics, utilisé jusque-là, un autre procédant de la 
conscience. Face à la conscience, toute la somme des processus psychiques vient 
se poser comme étant l’empire du préconscient. » (S. Freud,  (1915), 
L’inconscient, O.C.F.P. vol. XIII, p. 230.)


Freud semble dire: on a jusqu’ici regardé les choses de bas en haut, de l’Ics en montant, 
maintenant regardons-les de haut en bas, en descendant à partir de la conscience. Cela 
peut sembler aller de soi, sauf qu’en réalité ce ne sont pas là deux modes d’observation 
équivalents. En réalité nous ne pouvons regarder les choses qu’à partir de la conscience. 
L’autre mode, à partir de l’Ics, est hypothétique, c’est une inférence faite elle aussi à 
partir de la conscience. Ce qui signifie au moins deux choses: 




 / 2 11

1- comme déjà dit, nous n’avons pas d’autre accès à l’Ics que par l’expérience que nous 
procure la fréquentation du Pcs-Cs; celui-ci, comme on a vu,  est le lieu  où se manifeste 
l’incidence de l’Ics (avec les déformations, déguisements etc.). 


2- cela n’implique aucunement que Freud donne congé à l’Ics, bien au contraire. Les 
choses deviennent plus claires dans le reste de la citation:


« Une très grande part de ce préconscient est issue de l’inconscient, a le 
caractère des rejetons de celui-ci, et est soumise à une censure avant de pouvoir 
devenir consciente. Une autre part du Pcs est, sans censure, capable de devenir 
consciente. » (Ibid.)


Il y a donc une « censure » empêchant une part du Pcs de devenir consciente. C’est en 
général de cela que nous faisons l’expérience en séance, et c’est cela qui fait dire au 
patient, lorsque cette censure est levée: « Je l’ai à vrai dire toujours su, simplement je 
n’y ai pas pensé » .
1

Toute la question est de concevoir comment se produit cette censure, surtout si nous 
éliminons d’emblée tout recours à l’homunculus, à ce « courtier » dont nous nous 
sommes débarrassés dans un chapitre précédent. Freud va répondre à cette question, 
mais avec une formule qui n’est pas immédiatement transparente. Je poursuis donc la 
citation :


« Nous arrivons ici à une contradiction avec une hypothèse antérieure. Dans 
notre façon de considérer le refoulement, nous avons été obligés de placer entre 
les systèmes Ics et Pcs la censure qui décide du devenir conscient. Maintenant se 
pose à nous la censure entre  Pcs et Cs.  Nous ferons bien cependant de ne pas 
voir dans cette complication une difficulté, mais au contraire d’admettre qu’à tout 
passage d’un système au système immédiatement supérieur, donc à tout progrès vers un 
stade supérieur d’organisation psychique, correspondrait une nouvelle censure. » 
(L’Inconscient, op. cit. p. 230, italiques ajoutés par moi.)


Cette conclusion à laquelle arrive Freud pourrait sembler toute nouvelle, mais il n’en 
est rien. Nous retrouvons ici, avec d’autres mots, la description d’un modèle qui devrait 
désormais nous être familier, le modèle traductif de la « lettre 52 » (eh oui, encore elle !). Je 
rappelle que ce modèle comporte l’idée que toute traduction ou transcription d’un 
système à l’autre produit du même coup une inscription du côté de la signification (du 
moi, si l’on veut) et un refoulement (ici appelé « censure »). 


Vous voyez donc que nous avons affaire à une constante chez Freud, qui est celle du 
modèle traductif, même si ce modèle n’est pas mentionné. Constante à garder à l’esprit, 

 S. Freud (1914), Remémoration, répétition et perlaboration, OCFP, vol. XII, p. 188.1



 / 3 11

à côté de cette autre constante que nous avons dégagée précédemment, la bi-
directionnalité de l’investissement où l’on peut tout aussi bien concevoir une quantité 
investie dans une représentation, qu’une représentation revêtant une quantité.


On peut discuter si censure et refoulement désignent exactement la même chose. Ma 
position là-dessus serait que « censure » sert à désigner ce qui est éprouvé, l’expérience 
vécue: quelque chose devient accessible à la parole, à la conscience, et nous réalisons 
que jusque là cet accès était bloqué. Dans l’après-coup de cet accès retrouvé on a le 
sentiment que l’obstacle qui se mettait en travers opérait comme la censure (politique 
ou morale) qui prive les citoyens de l’accès à certains textes, à certaines images. Le mot 
« censure » semble donc plus près de l’expérience. Le mot « refoulement », quant à lui, 
est plus « technique »; il décrit encore et toujours ce que Freud a conçu dans la « lettre 
52 » : un échec partiel de traduction, échec quand même contemporain de la part 
réussie de la traduction. Or qu’est-ce qu’une traduction permet? Elle permet le 
« passage d’un système au système immédiatement supérieur » dont parle Freud dans la 
citation plus haut .
2

Dans le texte que nous suivons ici Freud ne mentionne pas la traduction, et on ne lui 
en voudra pas puisque nous avons vu que ce terme risque de nous donner une idée 
trop « linguistique » du phénomène. Or il ne s’agit pas de linguistique. Lors du passage 
de la quantité à la complexité, de la chose inconsciente à la représentation 
préconsciente, l’ajout de la présentation de mot à l’«autre-chose» inconscient n’est pas à 
proprement parler une traduction, dans aucun des trois modes traductifs posés par 
Jakobson (intralinguistique, interlinguistique et intersémiotique). Cet ajout est à 
concevoir, comme nous l’avons souvent proposé, en termes d’habillage, de couverture 
d’un système par un autre, ce qui comporte aussi déformation. Il s’agit de donner une 
forme à de l’informe. Ce n’est pas ce qu’on entend habituellement par traduction… 
Comme vous savez, il me semble préférable et plus juste de parler de transduction.


*


Revenons à la conclusion de Freud, voulant « qu’à tout passage d’un système au 
système immédiatement supérieur, donc à tout progrès vers un stade supérieur 

 Il y aurait lieu, mais ce serait un détour trop long en ce moment, de se tourner vers un écrit important 2

autant que difficile de Walter Benjamin, « La tâche du traducteur », afin d’expliciter en quoi la 
traduction littéraire elle aussi, est, à a façon, un passage à un niveau supérieur: « En elle (i.e. la 
traduction) l’original croît et s’élève dans une atmosphère pour ainsi dire plus haute et plus pure du 
langage, où certes il ne peut vivre durablement, de même aussi qu’il ne l’atteint, et de loin, pas dans 
toutes les parties de sa figure, mais vers lequel il continue au moins de faire signe d’une manière 
merveilleusement insistante, comme vers le royaume promis, interdit, de la réconciliation et de 
l’accomplissement des langues. » Cf. https://po-et-sie.fr/wp-content/uploads/
2018/10/55_1991_p150_158.pdf p. 154.



 / 4 11

d’organisation psychique, correspondrait une nouvelle censure. » La notion de 
« deuxième censure » ne s’applique que si on s’en tient de manière stricte à un modèle 
tripartite Ics-Pcs-Cs. Mais si nous relisons le passage où Freud parle du Pcs, dont une 
part est issue de l’inconscient et une autre part est immédiatement capable de 
conscience, on s’aperçoit que le Pcs lui-même doit être stratifié; qu’il y a en son sein même 
des « progrès vers un stade supérieur d’organisation psychique ». La simple tripartition 
est juste en gros, mais elle ne dit pas tout. Dans la pratique, ne voyons-nous pas d’une 
séance à l’autre une représentation qui était présente hier, être aujourd’hui devenue 
inaccessible, puis pouvant être retrouvée par un travail analytique qui lutte contre la 
« force d’attraction » (Pontalis) qu’exerce la chose inconsciente ? Comment s’exerce 
cette force d’attraction? Entre sans doute en jeu le fait que la représentation s’avère 
discordante et ne parvient pas à se lier à la chaîne complexe des représentations qui 
forment le moi. Pourtant, on peut la retrouver, ce qui nous donne le sentiment que l’Ics 
est finalement « intelligent », voire « structuré ». Mais il me semble plus approprié de 
penser que nous avions là une représentation préconsciente quoique devant encore 
trouver le mode sur lequel elle peut se lier doublement à la chaîne des frayages du moi 
accessibles pour la conscience (voir plus bas, la section II).


Il semble donc bien vrai que tout le travail d’analyse se déroule dans le champ que 
nous appelons Pcs, dans le système préconscient, mais un Pcs qui est lui-même un 
système non-homogène, c'est-à-dire dont l’organisation est complexe du fait que 
certaines parties sont liées plus durablement, tandis que d’autres flottent encore dans 
l’orbite du noyau cohérent du moi, mais ne s’y rattachent pas aisément. C’est dans le 
Pcs ainsi conçu que le système psychique pensé par Freud vers 1915 est plus complexe 
que le modèle tripartite officiel (alias la première topique) ne le laisserait croire.


Les analystes psychosomaticiens de l’École de Paris (Marty, Fain, de M’Uzan, David) 
donnaient une importance capitale au préconscient, à sa richesse, à son « épaisseur » 
plus ou moins grande, à son efficacité en termes de mentalisation. Or ces mêmes 
auteurs ont développé leurs conceptions principalement à partir du point de vue 
économique, c'est-à-dire du destin de la quantité. Cela n’est probablement pas un 
hasard.


J’ai parlé, au début de ce chapitre, de « deux inconscients » à penser en simultané. De 
ces deux inconscients, on peut dire que l’un est un  « inconscient qui parle » (pourrait-
on dire: qui ex-iste?) et l’autre un « inconscient qui ne parle pas » (mais qui in-siste?) 
(voir 22B). L’inconscient qui ne parle pas, c’est le domaine des traces, des indices 
évanescents, résultant du rapport tra(ns)ductif avec la Chose, c'est-à-dire la part 
foncièrement étrangère et jamais totalement traduisible. C’est l’inconscient radical, en 
tant que source pulsionnelle, qui ne peut être « connu » qu’à travers la déformation 
portée à notre connaissance grâce à des formes qui ne seront jamais que des images, 



 / 5 11

des habillages . Mais ces formes ainsi créées, et toujours-déjà déformées, rien ne dit 3

qu’elles s’agglutineraient sans problème au système Pcs-Cs. Freud, dans son texte 
« L’inconscient » (1915) parle au contraire d’êtres hybrides, dont la forme est pré-
consciente mais qui appartiennent de fait à l’inconscient. Qu’est-ce à dire ?


II


La double liaison


Avant de nous avancer dans la discussion de ce point, faisons une autre remarque qui 
concerne la liaison dans le Pcs-cs. J’ai commencé à souligner que l’appartenance au 
système Pcs-cs suppose une liaison au moins double, voire plus complexe encore. Pour 
bien rendre cette idée, revenons à la double direction dans laquelle on peut voir 
travailler l’investissement: soit  « remplissage » d’une représentation par une quantité; 
soit « habillage » d’une quantité par une représentation. Cette double directionnalité de 
l’investissement est importante en ce qu’elle nous permet de penser que le 
désinvestissement aussi peut se faire d’au moins deux façons: par soustraction d’une 
quantité de libido qui était investie dans la représentation, ou alors par « déshabillage », 
si l’on peut dire, lorsqu’une représentation est perdue de vue. Tout cela peut sembler 
un exercice de pure forme, mais je crois que ce n’est pas le cas. Je m’explique.


•Le refoulement du type « par retrait de libido » est peut-être le plus près de 
l’expérience clinique. Dans l’obsessionalité, par exemple, (névrose obsessionnelle, 
caractère obsessionnel), les représentations semblent à portée de main, elles peuvent 
être nommées, pourtant elles n’ont pas l’impact affectif qu’on attendrait d’elles. Notons 
que la quantité de libido s’exprime quand même, mais ce n’est pas en tant que liée à la 
représentation ; c’est plutôt dans la compulsion, dans la répétition;  autrement dit, c’est 
dans l’obsessionalité elle-même qu’on la retrouve. On dirait que la compulsion 
obsessionnelle se produit justement parce que la libido n’arrive pas à s’accrocher à une 
représentation (ou inversement, qu’aucune représentation ne parvient à lier la libido da 
façon à la conduire vers un destin – que ce soit de décharge, de symbolisation, de 
sublimation etc.) On peut dire par conséquent qu’ici la quantité « insiste » : elle se re-
présente au moi qui s’en défend par des mécanismes visant à rendre inopérante la dite 
représentation : formations réactionnelles, annulations rétroactives, isolation etc. Les 
rituels obsessionnels sont donc des efforts de décharge, voire de symbolisation, mais des 
efforts inachevés et qu’il faudra bientôt recommencer… d’où un nouveau cycle de 
répétition.


 On pourrait ici s’attarder à marquer la différence entre traces mnésiques et images mnésiques.3



 / 6 11

 •À l’opposé, le refoulement du type « par défaut de représentation » est plus 
caractéristique des névroses actuelles. Pensons ici à la névrose d’angoisse, quand survient 
l’attaque de panique où sévit une angoisse pure avec absence de représentation 
associée, excepté celle qui viendra après coup, du genre « je croyais que j’allais mourir, 
ou devenir fou… » etc. Dans les névroses actuelles le manque de représentation peut-
être épisodique, comme dans ces attaques de panique que nous venons d’évoquer, ou 
plus durable, comme dans la dépression essentielle . L’hypocondrie, que Freud a introduit 4

plus tardivement parmi les névroses actuelles, me semble se situer à mi-chemin entre la 
névrose d’angoisse et les psychonévroses : la préoccupation hypocondriaque tente de 
donner une forme, un visage à l’angoisse, mais la fixation sur une forme particulière est 
assez labile, changeante (on peut parler plutôt de nosophobie). 


•Entre ces pôles extrêmes, l’hystérie, se présentant elle-même sous deux formes 
(hystérie d’angoisse et hystérie de conversion),  présente un autre profil. Dans ses 
deux formes, elle comporte un retrait, une censure de la représentation inacceptable, 
mais celle-ci est aussitôt remplacée par une représentation substitutive : soit une scène 
phobique (hystérie d’angoisse, névrose phobique), soit une conversion dans une partie 
du corps (hystérie de conversion). Souvenons-nous cependant que pour Freud, 
l’aspect compulsif est une caractéristique essentielle à toute névrose.


•Dans la psychose, on invoque classiquement une rupture avec la réalité, mais il est 
évident que lorsque cette rupture a lieu, le moi ne reste pas lui-même intact. Il y a 
rupture du moi lui-même. Dans la ligne de pensée suivie jusqu’ici, on pourrait dire 
qu’il y a perte de la représentation d’une part importante du moi, ce qui nous rappelle que le 
moi est au fond lui-même une représentation investie de libido. Cela ne devrait pas nous 
surprendre si nous pensons à la manière dont Freud théorise le moi dans le Projet 
(section 14, p. 631): un réseau de neurones bien frayés et investis de façon durable. 
Dans Pour introduire le narcissisme (1914) Freud définit le narcissisme comme amour porté 
à l’image de soi. Les sentiments de dépersonnalisation et de déréalisation qui sont 
caractéristiques de l’éclosion d’une psychose suggèrent aussi qu’une façon de concevoir 
le moi serait d’y voir une auto-représentation libidinalement investie. Ce qui dans la 
psychose mène à la rupture avec le monde extérieur, c’est une grave atteinte 
narcissique qui, en causant une hémorragie libidinale brise aussi le moi. Je renvoie 
aussi à ce que nous avons vu il y a quelques temps chez Aulagnier, pour qui le je est un 
discours (et donc une représentation) du je sur le je.


*


 Pierre Marty, « La dépression essentielle  », Revue française de psychanalyse, vol. XXXII, n°1, 4

Janvier 1968, p. 595-598.

http://transvirtuel.com/wp/wp-content/uploads/2021/01/Marty-Depression-essentielle.pdf
http://transvirtuel.com/wp/wp-content/uploads/2021/01/Marty-Depression-essentielle.pdf
http://transvirtuel.com/wp/wp-content/uploads/2021/01/Marty-Depression-essentielle.pdf


 / 7 11

Voilà donc le pont dont nous avions besoin pour parler de la double liaison dans le 
système Pcs-cs (le moi). Pour constituer un réseau, un assemblage de « neurones » 
(représentations) bien frayés entre eux et investis durablement il faut au moins deux 
choses :


•pour l’aspect investissement il faut que chaque « neurone » (représentation) soit investi 
(rempli) d’une quantité d’énergie, ce qui constitue la première forme de liaison: 
appelons-la « liaison représentation-quantité », « R-q » ;


•pour l’aspect  frayage, il faut que les neurones (représentations) soient liés entre eux, ce 
qui constitue la seconde liaison, ou « liaison représentation-représentation » (« R-R »). 
Celle-ci n’est jamais unique puisqu’une représentation ne vient jamais sous forme 
isolée. Si nous suivons l’idée de Freud que toute représentation a d’abord été 
perception, alors il faut aussi considérer que nous ne percevons pas les choses une à 
une, séparément, mais comme un tout que nos diverses modalités sensorielles 
subdivisent ensuite en divers attributs ou qualités. Or ces attributs ne peuvent être 
perçus que dans la différence entre eux, différence qui, pour être différence, signifie 
aussi un lien de contraste, pourrait-on dire, entre elles (p.ex. je ne peux pas juger que 
le rouge diffère du vert si je ne conçois pas un lien quelconque qui justifie que je les 
compare; ex. j’ai dans les deux cas tracé une ligne avec un crayon de couleur; les deux 
me donnent une expérience visuelle, etc.) Une représentation ne vient donc jamais 
seule, et cela devrait nous être déjà familier puisque nous notons, à travers ce 
séminaire, combien les concepts psychanalytiques (qui à la base sont des façons de 
nous représenter les choses) ne viennent pas non plus isolément. Nous avons ainsi 
parlé de groupes ou « grappes » conceptuelles.


La double liaison se fait au sein d’un réseau que, avec une naïveté assumée, nous 
illustrerions avec l’image ci-dessous, étant entendu que nous acceptons provisoirement 
de suivre Freud dans sa conception de 1895, où la quantité circule entre les 
représentations. Nous aurons plus tard à modifier ce point de vue, mais pour l’instant 
représentons-nous les choses comme suit :


R

q

R

q
R

q

R

q

R

q

R

q
R
q



 / 8 11

Dans ce diagramme, la seconde liaison – qui n’est autres que le frayage entre les 
représentations (trait en pointillés) – résulte à n’en pas douter en une structure bien 
plus forte, bien plus stable : une représentation renvoie à une autre représentation, et 
ainsi de suite, ce qui augmente la stabilité par le fait que la circulation entre les 
représentations fait comme si plusieurs représentations pouvaient prendre en charge la 
quantité et donc distribuer parmi elles, dissiper son énergie. Une représentation isolée 
(un « neurone » du Projet) peut ou non rester liée à une quantité, ou la quantité peut 
s’en détacher. Mais dans une chaîne de représentations, le détachement de la quantité 
d’une d’entre elles ne la désinvestit pas complètement, vu son son lien aux autres 
représentations; elle garde ainsi le contact avec la quantité de libido. On peut dire que 
comme système de frayages,  le moi possède ainsi une grande résonance interne.


Mais il y a plus : ce moi fait de neurones en réseau, bien frayés, devient un jour auto-
réflexif : c’est le narcissisme. Un curieux résultat se profile alors. La double liaison que 
nous venons de décrire fait en sorte que la quantité – que l’on peut imaginer liée aux 
représentations prises une à une – se trouve du même coup « mise en commun » par les 
diverses représentations ; elle est pour ainsi dire « embrochée » de plusieurs côtés… 
Elle forme alors comme un tout, puisque ajouter de la quantité à de la quantité ne 
comporte aucune différenciation  :


Cette « mise en commun » et cet « embrochement » ont des conséquences. D’une part, 
s’explique ainsi ce qui a conduit Freud à déclarer un jour le moi « grand réservoir de 
libido » d’où partent les investissements vers les objets. La quantité ainsi liée, mise en 
commun et stabilisée dans le moi, c’est la libido narcissique. Mais en même temps, cette 
quantité mise en commun est aussi la partie  du moi qui reste pré-individuelle, noyau 
sombre du moi lui-même, masse d’énergie qui doit être tenue « embrochée » afin qu’elle 
ne brise pas l’organisation du moi; embrochement qui peut cependant rigidifier la 
structure. Cela se produit notamment en cas de menace au narcissisme. Le paradoxe 

Q

R
RR

R
RR



 / 9 11

est donc que plus le moi accumule de libido (i.e.plus grandit la quantité qui lui est liée), 
plus il tend à se rigidifier. Pour éviter la rigidité excessive, cette énergie, cette quantité, 
doit pouvoir circuler entre les représentations; autrement dit la liaison au sein du moi 
doit être assez fluide, i.e. il doit y avoir un jeu souple entre liaison et déliaison. D’une 
part la libido ne peut pas être toute dissipée, parce que cela signifierait la mort du moi. 
D’autre part elle doit pouvoir être mobilisée, investie et désinvestie. Cette quantité 
d’énergie doit donc être capable  de variations. de diminution et d’accroissement, sans 
jamais toute disparaître. La méta-stabilité est la condition d’existence du moi en tant que 
système vivant .
5

Cela peut, à nouveau, sembler très abstrait, mais on peut trouver des résonances 
cliniques immédiates. On peut, par ce moyen, se représenter ce que serait une double 
liaison insuffisante, et donc un circuit trop court de la quantité, ce qui aboutit 
rapidement à un besoin de décharge (agirs et passages à l’acte). Pensons aussi à ce que 
Freud appelait « stase libidinale », corrélative de la pathologie, par opposition à une 
élaboration psychique, qui ne serait autre que la multiplication des liens R-R en des 
circuits de plus en plus complexes. Une figure, encore une fois bien naïve, de cette 
complexification ressemblerait à ceci:


Le simplisme, inévitable lorsqu’on veut visualiser des processus psychiques complexes, 
nous oblige à renoncer à mettre en image tout ce que la création de ces liens multiples 

 « Part  pré-individuelle » et « méta-stabilité » sont des notions empruntées à Gilbert Simondon, que 5

nous avons déjà cité. Voir  L’individuation à la lumière des notions de forme et d’information, Grenoble, 
Éditions Jérôme MIllon, 2017.

RR

R
R

R
Q

R
R

R

R
R

R

R



 / 10 11

comporte de traduction, refus de traduction (refoulement), substitution, formation 
d’idéal etc. Le but était ici de représenter un noyau du moi (cercle pointillé) constitué 
d’un réseau bien frayé de représentations R dont les liens, entre elles et avec la source 
Q, sont stables dans le temps. Autour de ce noyau peuvent ensuite venir s’accrocher 
d’autres représentations(expansion du moi), d’autres peuvent au contraire s’en 
détacher (refoulement secondaire). Mais tous sont raccordés à une même source 
pulsionnelle (Q). On peut même se représenter schématiquement un clivage du moi, 
c'est-à-dire la constitution de deux noyaux principaux pouvant coexister dans une « je 
sais bien, mais quand même »… Cependant, là encore la source quantitative est 
nécessairement commune.


Mais…


Nous constatons qu’il est possible de travailler, même graphiquement, avec les notions 
de quantité et de représentation jusqu’à nous donner une… représentation du moi et 
de sa « respiration »: expansion (introjection), rétrécissement (refoulement), clivage 
etc. Toutefois, nous faisons comme si nous savions ce que signifie le mot quantité, ce à 
quoi il renvoie. Bien sûr, on croit avancer un peu en disant « quantité d’énergie », 
« quantité de libido », « quantum d’affect »… Et nous nous tirons d’embarras en disant, 
par exemple, que nous employons le mot « énergie » métaphoriquement, que nous 
savons que la seule énergie qui existe dans le corps humain est celle produite dans nos 
cellules, plus exactement dans le mitocondries, par la chaîne complexe de réactions 
chimiques qui se nomme « cycle de Krebs ». Un cycle dont chaque « tour » laisse 
échapper des molécules d’ATP (adénosine triphosphate), carburant essentiel du 
corps… 


RR

R
R

R
Q

R
R

R

R
R

R

R

R

R

R

R



 / 11 11

Mais il reste que savoir cela, ne parler d’énergie que métaphoriquement, dire comme 
Freud que « libido » sert à désigner, pour la vie sexuelle, ce que le mot « faim » désigne 
pour la vie de nutrition (Trois Essais…), cela ne nous met pas encore au clair, me 
semble-t-il. On en est encore à invoquer la biologie, une biologie sans conséquences, 
un savoir qui ne change rien à nos affaires et qu’on dépose dans notre grenier à idées, 
sans plus.


Y a-t-il moyen de parler de la quantité autrement, c'est-à-dire de manière 
opérationnelle, utilisable?


Certes, quand nous sommes témoins (ou vivons nous-mêmes) une attaque de panique, 
par exemple, nous sentons bien que quelque chose s’agite; idem pour une crise de rage, 
ou, au contraire pour un ralentissement psychomoteur. Tout cela nous rappelle que 
« psyché est corporelle », comme l’écrit Françoise Coblence en paraphrasant et 
explicitant la note de Freud, « Psyché est étendue ». De leur côté, les membres de 
l’École psychosomatique de Paris ont bien proposé une sorte d’étagement qui va du 
somatique à la sublimation, en proposant que lorsque la psyché n’est pas en mesure 
d’absorber le choc de l’excitation à travers le jeu complexe des échanges entre Ics et 
Pcs-Cs, alors, c’est le soma qui « encaisse ». Tout cela nous dit que oui, il y a bien une 
seule énergie, et elle est corporelle, et que finalement il s’agit, au plan psychique, de 
travailler à représenter afin de distribuer, dissiper cette énergie en formes créatives. Ce 
travail de représentation, ou de « mentalisation », comme l’ont proposé jadis les 
psychosomaticiens, aurait donc une fonction d’élaboration et par là-même de régulation 
de l’énergie. Régulation qui ne signifie pas l’absence de poussées libidinales – 
provoquant excitation sexuelle ou au contraire angoisse, et pouvant aller jusqu’à des 
états de dépersonnalisation (voir de M’Uzan) – mais signifiant une capacité de travail, 
de différenciation et dédifférenciation, une pulsation continuelle des formes psychiques, 
se stabilisant puis se déstabilisant, se réorganisant… Cela ne nous cependant pas 
vraiment donné plus d’éclairage sur la quantité en elle-même.


Pour le moment, plutôt que poursuivre directement plus avant la tentative de « fixer » 
le sens du quantitatif en psychanalyse, je propose qu’on aille faire un tour du côté d’un 
des analystes qui a formulé un certain nombre d’idées sur la question. Un excellent 
exemple se trouve dans un texte de Michel de M’Uzan intitulé: Les esclaves de la 
quantité.

http://transvirtuel.com/wp/wp-content/uploads/2021/01/de-MUzan-Les-esclaves...pdf
http://transvirtuel.com/wp/wp-content/uploads/2021/01/de-MUzan-Les-esclaves...pdf

