Séminaire Pender avec Freud, 2020-21
APPROCHES DU QUANTITATIF: QUANTITE ET CONTRAINTE

Dominigue Scarfone

Préambule

Au moment de reprendre nos rencontres aprés la pause de fin d’année, j’ai senti
le besoin de formuler & nouveau, et d’abord pour moi-méme, le projet auquel je
vous convie A prendre part avec ce séminaire. Cela peut sembler une méditation
faite en paralléle & notre démarche principale, mais en fait je crois que c’est au
cceur méme de celle-ci qu'il convient de situer cette formulation renouvelée.

Considérations générales sur notre démarche

La littérature psychanalytique est vaste et il serait étonnant que quiconque
s'aventure A « penser avec Freud » ne trouve pas quelque chose de déjé publie’
sur le sujet abordé, quel qu'll soit. Souvent, d’ailleurs, les gens réunis en
séminaire s’attachent & étudier des textes publiés sur tel ou tel sujet, &
approfondir la connaissance de la pensée de tel ou tel auteur. Si, par exemple, on
cherchait & mieux connaitre la littérature sur 'affect, on ne pourrait éviter un
ouvrage de premiére importance comme celui d’André Green, intitulé Le duscours
vivant, ni pourrait-on ignorer la notion d’expérience émotionnelle chez Bion.
Cette derniére n’est pas I'exact équivalent de I'affect, mais il va de soi que parler
d’émotion nous rapproche inévitablement de la question de 1 %tre affecte.
Aujourd’hui s’est aussi développé tout un courant neuropsychanalytique qui
puise abondamment dans ce qui s’appelle « affective neuroscience », notamment
avec les travaux de Jaak Panksepp. Ces travaux neuroscientifiques, nous
aurions tort de les croire trop éloignés de nos domaines d'intérét, d’autant plus
lorsque le fondateur de la neuropsychanalyse, Mark Solms, s’affaire &
développer une version renouvelée de la métapsychologie freudienne, en
réécrivant le Projet de 1895.

Si je ne vous propose pas d’adopter ce style de séminaire, c’est parce que, encore
une fois, 'objectif que je vous invite & poursuivre, c’est d’essayer de comprendre
comment Freud penve. Cet objectif, il n’et pas assuré que nous |'atteignons



pleinement et de toute fagon il ya de bonnes chances que d’autres personnes
réunies en séminaire avec ce méme objectif n’arriveraient pas aux mémes
observations. Chercher & comprendre le comment de Freud, ce n’est pas donc
prétendre accéder au « vrai » Freud, mais c’est d'une part essayer de s’en faire
une idée qui soit la plus claire et la plus réfléchie possible; d’autre part, et
surtout, c’est se confronter aux difficultés que pose la pensée freudienne, celles
qu’elle rnous pose et celles que nous pouvons déceler comme les difficultés
auxquelles Freud lui-méme a da faire face. Il s’agit donc en quelque sorte de
perlaborer les résistances rencontrées sur le chemin d’'une possible pensée
freudienne. D’autres |'ont fait avant nous, bien entendu, mais je crois que si nous
considérons le texte de Freud comme le texte originaire (le Ur-texte) alors rien ne
peut remplacer la rencontre directe avec celui-ci. Les autres lecteurs de Freud
peuvent nous y aider, cela va de soi. Ce que je souhaite réussir & atténuer le plus
possible, c’est le réle d’écran que ces autres auteurs pourraient jouer si nous les
prenions comme auteurs-source. Je vous propose donc de rester attachés a cet
objectif et par conséquent de rester au plus prés du texte freudien, ce qui ne
nous empéche pas de faire de brefs détours par tel ou tel auteur et méme telle ou
telle discipline autre que la psychanalyse. L'essentiel reste pour moi de ne pas
perdre de vue les formulations de Freud lui-méme et de travailler A partir de la
prémisse que, peu importe le nombre de fois que cela a été fait, ces écrits valent
d’étre scrutés de prés une fois de plus.

Une autre raison pour laquelle je ne vous propose pas de nous engager dans de
longs détours par d’autres auteurs, c’est que, quand ils ont & leur crédit une

g p que, q
ceuvre, chacun de ceux-ci a introduit non seulement un contenu notionnel

. . . . . .o » ) . .

particulier, mais aussi une approche particuliere. C'est d’ailleurs cela qui rend
difficile, sinon impossible, de procéder a une synthése satisfaisante des diverses
théories qui ont cours en psychanalyse. A peine si on peut rapprocher dewux
auteurs entre eux, méme si par ailleurs on peut trouver des ponts ou des
passerelles, quoique toujours avec le risque d’amalgamer des points de vue qui
ne sont pas vraiment homologues.

Il n’est certes pas interdit d’avoir chacun ses auteurs de référence et de se
bricoler une théorie personnelle qui emprunte aux uns et aux autres. Je crois
cependant que pour ne pas se retrouver avec une théorie semblable & I'habit



d’Arlequin, il est nécessaire de situer chacun d’entre ces auteurs par rapport a la
pensée fondatrice de Freud, ne serait-ce que pour en mesurer les écarts, les
différences autant que les affinités. Ces écarts sont & prendre en compte non
comme des déviations par rapport A une Vérité freudienne, mais comme des
occasions de penser la différence. Je crois en effet, & la suite de beaucoup
d’autres, que c’est danv la différence elle-méme que loge le lieu fertile de la pensée.
Dans la différence elle-méme, et non dans les choses qui sont différentes entre
elles. Cela peut sembler abstrait, malis c est pourtant ce que nous montre
'expérience pratique que nous pouvons faire en analyse: rien de saisissable

« positivement », la « chose inconsciente » ne se manifeste que comme différence
et jamais comme objet d'une prise concréte.

Apres avoir pris acte de la différence, libre 4 soi de s'intéresser a tel ou tel auteur.
Reste que la seule fagon de donner & la démarche théorique une certaine
cohérence, et si on ne veut pas tomber dans I'éclectisme, voire la confusion, la
prise en compte de la différence offre les meilleures chances de vitalité a la
pensée. Il s’agit de n’hypostasier aucun auteur, de toujours chercher & remettre
en mouvement ce qui tend a se figer en concepts définitifs.

Freud a souvent comparé la psychanalyse & un édifice ou un batiment... On
pourrait & notre tour comparer |’ceuvre de Freud & une grande maison dont qu'il
convient de revisiter constamment parce que cette maison est vivante, mais dans
le sens Unbheimlich du terme: on croit avoir visité et bien répertorié la maison et
chacune de ses parties, mais lors d'un nouvelle visite on s’apergoit que les chose
ont bougé, que tout n’est pas A la méme place. Bien entendu, les écrits de Freud
sont les mémes; c’est nous, les visiteurs, qui pouvons constater qu’entre deux
visites notre compréhension a évolué... et la plupart du temps ce constat découle
du fait que ce que nous avions compris la fois précédente s’est entre temps
trouvé déformé par notre inévitable résistance. Mais cette résistance n’est pas
une faute! N’allons pas chercher & supprimer toute résistance! Au contraire,
c’est la résistance qui fait que la pensée travaille. La résistance, c’est ce qui situe
deux pensées de part et d’autre de la ligne différentielle. L'idée de différence &
laquelle je faisais appel a I'instant ne se comprend que comme la marque de deux
systémes qui résistent l'un a 'autre et qui en résistant s'obligent mutuellement &
évoluer. Mouvement incessant de formulation, déconstruction puis



reconstruction... Tout cela peut sembler trés fatigant, trés instable...
Heureusement que la plupart du temps cela se fait en dehors de la conscience;
sauf que les circonstances peuvent étre telles que se produit aussi
inconsciemment la fixation durable en une forme dont le sujet finit par patir.
Nous sommes toujours dans le modéle qui oppose la fluidité et 'impermanence
d’Héraclite a la nostalgie d'un monde en repos, d'une stase qui, lorsqu’elle existe,
n’a rien pour nous satisfaire. La nostalgie: « douleur du retour »,

« homesickness »: retrouver un chez soi familier, reposant, mais ol en fait on fait
que laisser se faire & I'arriere-plan le mouvement qui renouvelle chaque jour
notre expérience. Le familier (beimlich) n’est reposant que parce que nous n'y
apercevons que ce qui nous convient, oubliant ce qui s’y dissimule et qui peut
resurgir en tant que Unbetmlich.

Loin du refuge familier, la maison-Freud peut donc étre considérée comme un
chantier permanent, méme la ou l'on croirait y lire des formulations définitives.
Et dans ce sens, chaque lecture, la nétre comme celle de nos auteurs préférés,
doit étre considérée comme une traduction-refoulement de |'Ur-texte, y compris
lorsque le lecteur est Freud lui-méme! La notion d’Entstellung peut encore ici
servir & nous rappeler que ce texte originaire, nous ne l'atteindrons jamais que
déformé, ce qui pourrait sembler une vision désespérante: « A quot bon, alors, tout
cet effort de lire Freud? » pourrait-on se demander. La réponse est que, comme
c’est le cas avec tous les textes fondateurs, c’est le travail de pensée qu’ils
suscitent qui compte le plus, c’est en cela que consiste leur plus grande qualité.
Freud a touché & un « quelque chose d’autre » (das Anderes) dont nous ne
saurions prétendre que nous le connaissons mieux que lui, n2¢ lui mieux que nous.
Freud a toutefois sur nous l’avantage d’avoir inventé une méthode d’approche de
cet « autre chose », méthode qui peut étre employée a lire Freud lui-méme...Par
ailleurs Freud a vciemment laissé beaucoup de choses en chantier, choses a
explorer, & compléter, et si j’étais plus jeune de quelques décennies je crois bien
que je tenterais de faire I'inventaire de tout ce qu'il a indiqué comme sujet &
recherches ultérieures.

Retour a l'affect



On a vu que l'affect n’est pas synonyme de de la quantité. L'affect, c’est ce
qu’éprouve le moi lorsqu'il est sous I'impact d'une guantté x quelle que soit la
source.

Comme nous cherchons & comprendre comment Freud pense, il vaut la peine de
revenir une fois de plus a cet énorme effort de pensée que constitue le Projet de
1895. On se rappellera alors que la toute premiére proposition principale du dit

Projet concerne « La conception quantitative ».

On note alors que la quantité est tout d’abord une question de conception. Et
Freud, en observateur empiriste, ne s’appuie pour commencer sur rien d’autre
que sur 'expérience clinique:

« [La conception quantitative] est directement tirée de I'observation
pathologico-clinique, en particulier quand il s’agit d'une représentation
surforte, comme dans I’hystérie et la contrainte [compulsion], o, comme
on le montrera, le caractére quantitatif ressort avec plus de pureté que
dans les processus normaux » (p. 603.)

Notons tout de suite plusieurs choses: la conception quantitative
eest directement tirée de I'observation clinique
3 partir d'une représentation surforte (hystérie, contrainte)

*ou le caractere quantitatif ressort avec plus de pureté que dans les

processus normaux.

Commencons par ce dernier point. Freud dit que dans le domaine pathologie-
clinique le caractére quantitatif ressort avec plus de pureté... Qu’est-ce a dire?
Est-ce que la pathologie nous laisse mieux vocr le quantitatif? Bien siir, mais
pourquoi est-ce ainsi? S’agit-il d'un voile qui est levé sur le quantitatif qui, lui,
serait pour ainsi constant, ou n’avons-nous pas affaire & quelque chose de plus
compliqué?

Le constat clinique est celui de représentations surfortes. Pour en avoir une idée
plus précise il faut aller lire cinquante pages plus loin, dans la deuxiéme partie
du Projet intitulée « Psychopathologie ». La premiére section de cette partie
s'intitule « La contrainte hystérique ».:



« Ce qui frappe d’abord tout observateur de 'hystérie, c’est que les hystériques
sont soumis & une contrainte qui est exercée par des représentations surfortes. »

Noter ici (nous en discuterons):
- la contrainte (Zwang) dans I'hystérie...

-...exercée par des représentations surfortes.

Et Freud d’expliquer ce qu'il entend:

« Telle représentation surgit avec une fréquence particuliére dans la conscience
sans que le cours [psychique] ne le justifie; ou bien I'éveil de cette
Représentation s’accompagne de conséquences psychiques qui ne sont pas

compréhensibles. »



