
SÉMINAIRE PENSER AVEC FREUD


ANNÉE 2020-2021


LE QUANTITATIF EN PSYCHANALYSE


1


Too much and never enough est le titre du livre publié cet été par Mary L. Trump, la 
nièce du « Donald ». Quelle meilleure expression permettrait d’ouvrir notre 
séminaire de cette année sur le quantitatif en psychanalyse ? 


La métapsychologie freudienne, avec ses trois points de vue (topique, 
dynamique et économique) apparaît à certains comme une discipline bien sobre, 
voire bien sèche, avec ses discussions qui semblent parfois fort éloignées des 
drames rapportés ou vécus sur le divan. Pourtant, ces trois points de vue servent 
à Freud (et à nous tous par extension) pour penser, c’est-à-dire rendre 
représentables, les événements qui font les passions et les joies, les douleurs et 
les pertes vécues dans la « vie d’âme » (Seelenlebens) et dont il serait autrement 
difficile sinon impossible de se faire une raison.


« Trop » et « jamais assez » nous montrent déjà que nous sommes dans le 
domaine de l’excès. Le quantitatif, en effet, ne se présente pas en psychanalyse 
comme une question de comptabilité. Il ne s’agit pas de mesurer quoi que ce soit. 
Le quantitatif auquel s’intéresse la psychanalyse s’éprouve mais ne se quantifie 
pas vraiment. Il s’éprouve pourtant, et, se présentant comme excès, il suppose, 
implicitement, une contrepartie : une idée de mesure. Mais « mesure » est un 
terme qui peut lui aussi sembler tirer exclusivement du côté comptable. Aussi 
nous faut-il l’entendre ici dans le sens que lui donnent les anciens Grecs: la 
bonne mesure, l’idéal d’une modération, de quelque chose de « bien tempéré », à 
l’opposé donc de la démesure (hubris), du trop qui mène toujours, en fin de 
compte, au désastre.


Il y a de toute évidence une parenté entre excès et démesure, mais peut-être 
trouverons-nous utile de souligner aussi une différence. Au premier abord, en 
effet, l’excès peut être tout autant agi que subi, alors que l’hubris, la démesure, est 



toujours agie, elle est le fait de qui ne sait pas s’arrêter en chemin, de qui « court 
à sa perte ».


2


Avec ces termes – excès, mesure, démesure –, nous nous apercevons tout de 
suite que le quantitatif en psychanalyse prend d’emblée un accent éthique. Notons 
en effet que si, psychanalystes, nous ne sommes pas dans le domaine des « poids 
et mesures », il y a beaucoup de monde qui se consacre à ce type d’approches : 
sondages, statistiques, courbes « normales » avec « déviations standards ». Des 
pratiques dont les dérives idéologiques devraient nous rappeler que derrière les 
tableaux et courbes d’allure bien neutre, objective et savante, se cache justement 
une des formes de l’hubris humaine: l’hubris du contrôle, du pouvoir, de la norme, 
le tout au nom de la science. Heureusement, des scientifiques, et non des 
moindres, savent voir ce qui se trame ainsi au nom de la dite science. Ainsi, en 
réponse à un best seller au titre apparemment neutre de The Bell Curve, qui visait 
en fait à enfermer l’humain dans des cadres normatifs supposément objectifs, le 
grand paléontologue et théoricien de l’évolution Stephen Jay Gould a-t-il rédigé 
The Mismeasure of Man, dans lequel dénonce la folie du mesurable. 


Le titre choisi par Gould nous intéresse en lui-même, la mismeasure introduisant 
une idée qui n’est pas tout à fait la démesure, bien qu’elle la suggère. On l’a 
traduit en français par La mal-mesure de l’homme, et ce terme de « mal-mesure » 
me semble bien choisi. Je dirais que toute tentative de mesurer l’humain, au sens 
des statisticiens, au sens de l’établissement d’une Norme, d’une normalité 
humaine est une mal-mesure, non seulement parce qu’elle est vouée à mal 
mesurer, mais parce que dans ce projet de mesure se profile, derrière le mot 
« mal », l’exact opposé de ce que la mensuration croirait éviter: la passion. Il y a 
en effet une passion de la mensuration, et si le mot fait aussitôt penser aux 
mensurations du corps féminin (poitrine, taille, hanches) dont des « revues 
spécialisées » font des critères de désirabilité sexuelle, ce n’est probablement pas 
un hasard. Cette passion de la mensuration, lorsqu’elle concerne les affaires 
humaines, lorsqu’elle déborde le cadre du calcul nécessaire aux sciences 
naturelles, est précisément un débordement, une mal-mesure, elle-même effet de 
la démesure humaine qui a parmi ses premiers effets, celui de chosifier l’autre 
humain.


 / 2 16



3


Ce qui nous ramène à l’excès, puisqu’on peut, en bonne logique freudienne, 
poser que la démesure n’et pas le fruit d’une obscure malédiction, mais résulte de 
la difficulté à s’arranger avec l’excès pulsionnel. Le quantitatif se présente donc 
d’emblée à nous marqué par une autre notion centrale, celle de pulsion. Or, la 
pulsion n’est connue du moi en tant que pulsion que par la menace de 
débordement qu’elle comporte. La pulsion est une notion sur laquelle il nous 
faudra revenir, mais pour le moment elle ne servira qu’à nous faire prendre 
conscience de la « grappe conceptuelle » (cluster) de notions qui gravitent autour 
d’elle : énergie, libido, quantité, etc  :


Figure 1


 / 3 16



J’ai donc regroupé dans la figure 1 un certain nombre de notions qui gravitent 
autour de la notion de quantité, elle même inséparable de l’idée d’énergie et de 
celle de libido, le tout sur la base de la théorie pulsionnelle. Évidemment, ces 
termes ne sont pas parfaitement synonymes et méritent chacun une discussion à 
part; rien ne dit qu’on arrivera jamais à leur sujet à une définition dépourvue 
d’ambiguïtés. Mais nous chercherons néanmoins à comprendre de quoi Freud 
essaie de parler avec toutes ces notions inter-reliées, et auxquelles nous aurions 
pu ajouter celles de moi, de narcissisme, de régression, d’objet etc. mais que nous 
avons laissées de côté pour ne pas surcharger le tableau. Je disais que ces termes 
ne sont pas des synonymes parfaits, mais il n’est pas non plus évident, au 
premier abord, de distinguer entre libido et énergie, ou libido et pulsion. (Voir 
plus loin). 


Par exemple, dans son texte « Le refoulement » (1915), en parlant d’« énergie 
psychique » Freud ajoute entre parenthèses « (libido, intérêt) » .  Le mot latin 1

libido signifie envie, désir, mais on voit que Freud la met en continuité avec 
l’intérêt, même si ce n’est jamais tout à fait clair s’il fait ou non une distinction 
entre ces deux termes. Sans nous engager dans la digression que cette question 
exigerait, il n’est pas… inintéressant de noter que le mot « intérêt » nous conduit 
déjà du côté quantitatif, cette fois par référence au calcul financier. Toutefois, le 
mot « calcul » lui-même, si bien associé à « intérêt », comporte son propre 
double, non chiffré. Ainsi : « Pierre a calculé que la banque lui versait des 
intérêts trop réduits », mais aussi: « Pierre a calculé qu’il n’était pas dans son 
intérêt de prendre position dans ce débat ». Dans les deux cas il y a calcul, mais 
on voit bien que les deux expressions, bien qu’apparentées, ne se situent pas 
exactement sur le même plan.


4


L’intérêt… de cette sorte d’observations est de nous montrer que le quantitatif 
dans les affaires humaines n’est pas nécessairement chiffré. Avec le calcul chiffré, 
on tombe du côté de ce que Sartre appelle le « pratico-inerte » , c’est-à-dire d’un 2

 Freud, “Le refoulement”, OCP, XIII, p. 197.1

 Jean-Paul Sartre, « Questions de méthode » in Critique de la raison dialectique, Paris, 2

Gallimard.

 / 4 16



rapport froidement comptable, apparemment sans états d’âme (mais où, comme 
déjà indiqué, on peut néanmoins voir à l’œuvre la passion de l’avidité, de la 
cupidité, d’un calcul qui ne dit pas son nom). Dans le calcul de l’autre type, dans 
l’évaluation stratégique sans chiffres, Pierre est quand même en train de 
« soupeser » les arguments pour et contre, donc de donner un poids relatif à 
l’une et l’autre des conduites envisageables. Il s’agit donc d’une analogie du 
quantitatif. De quel « poids » est-il alors question? On pourrait dire que c’est de 
la quantité de plaisir ou de déplaisir attendue que dépendra le jugement s’il est ou 
non dans l’intérêt de Pierre de prendre position. Nous voilà donc en présence de 
la situation dans laquelle une quantité est éprouvée, même si nous ne saurions y 
mettre une échelle de mesure autre que subjective . Parlant de quantité 3

« éprouvée », nous sommes conduits du côté d’un des deux représentants de la 
pulsion: l’affect.


5


Pour la pulsion, retenons d’abord que si elle est en soi inconnaissable, elle est 
néanmoins représentée psychiquement par deux éléments: la représentation et le 
l’affect. De ces deux représentants, l’affect est « l’expression qualitative de la 
quantité d’énergie pulsionnelle et de ses variations » (L&P, p. 12). Freud emploie 
aussi l’expression « quantum (ou montant) d’affect » (Affektbetrag) dont il dit 
qu’il


 « correspond à la pulsion, en tant qu’elle s’est détachée de la 
représentation, et trouve une expression, conforme à sa quantité, dans des 
processus qui se signalent à la sensation sous forme d’affects . »
4

On voit donc que la quantité n’est pas, selon Freud, perceptible en elle-même; 
elle « [se signale] à la sensation sous forme d’affects ». Mais les choses sont, 
comme toujours, un peu plus compliquées. Freud dit d’une part que la pulsion 
est représentée par la représentation et l’affect. C’est la notion de représentance. 
Dans la citation ci-haut il mentionne le cas où la pulsion « est détachée de la 
représentation ». Ce qui nous laisse comprendre que pour représenter la pulsion, 

 On peut penser ici aux échelles de 1 à 10 avec lesquelles le personnel soignant demande au 3

malade de chiffrer l’intensité de la douleur, et où les chiffres sont nécessairement une question 
subjective : le « 5 » de l’un serait un « 3 » ou un « 7 » pour d’autres.

 Le refoulement, op. cit., p. 197.4

 / 5 16



une représentation doit lui être « attachée », mais que cet attachement la lie 
nécessairement à l’affect. Sans cette liaison, la pulsion se manifeste seulement 
comme « montant (ou quantum) d’affect », affichant ainsi plus nettement sa 
nature quantitative. Mais ici, la prudence est de mise. On dit souvent, comme je 
l’ai fait à l’instant, que la pulsion est représentée psychiquement par la 
représentation et l’affect et cette représentance, ainsi exprimée, suggère une 
figuration comme ceci:





Figure 2


Mais si l’on suit fidèlement le texte de Freud cité plus haut, on s’aperçoit que ce 
n’est pas exactement ainsi qu’il faut se représenter les choses. Freud écrit que 
lorsque la pulsion se détache de la représentation, elle se présente alors comme 
« montant d’affect ». Nous notons tout de suite qu’il n’envisage pas la situation 
où la pulsion se détacherait de ce montant d’affect pour se présenter comme 
seule représentation. Le lien de représentance pulsion-affect est donc plus 
fondamental que la représentance pulsion-représentation.


La représentance ressemblerait plutôt à ceci :


 / 6 16





Figure 3


Qu’on me pardonne d’affirmer ainsi des choses qui peuvent paraître aller de soi. 
Je crois important de souligner que c’est, selon moi, la façon logique de 
représenter ce que dit Freud : si le « montant d’affect » apparaît lorsque la 
pulsion est détachée de la représentation, cela signifie du même coup que ce 
détachement entraîne aussi celui entre l’affect et la représentation. Les liens 
entre ces trois éléments ne sont donc pas de même nature. Cela parce que si les 
choses allaient selon la Figure 2, alors on pourrait aussi avoir un détachement de 
la pulsion par rapport à l’affect et ne laisser que le couple pulsion-représentation. 
Or cela ne se produit jamais. Un argument de plus dans le même sens nous est 
donné par Freud dans le texte voisin, intitulé “L’inconscient”, où il écrit:


« Nous savons aussi que la répression du développement d’affect est le but 
véritable du refoulement…” 
5

Ce qui signifie que signifie que c’est bien le représentant affect de la pulsion qui 
est l’enjeu véritable du refoulement et non la disparition de la représentation en 
tant que telle. La représentation n’est “refoulée” que parce qu’elle s’accompagne 
d’un surgissement d’affect intolérable. La preuve a contrario de cela nous est 
donnée dans la névrose obsessionnelle où des représentations qui seraient 
d’ordinaire source de déplaisir intense dans l’hystérie peuvent être décrites et 
sont apparemment conscientes, dans la mesure où elles sont isolées de l’affect. 
Bien que ces représentations soient en apparence conscientes, leur isolation 
indique qu’elles sont néanmoins refoulées! Mais voici une occasion d’indiquer à 

 S. Freud, 1915, « L’inconscient », OCP, XIII,  p. 219.5

 / 7 16



quoi sert le point de vue économique; on peut en effet demander: où est passée la 
quantité d’affect dans ce cas? Elle est « isolée » de la représentation, mais elle 
n’est certes pas disparue. Nous la retrouvons sous une autre forme: dans la 
nature obsédante des idées, dans la compulsion qui régit certains rituels destinés 
à empêcher la manifestation de l’affect. Si la mise en œuvre de ces obsessions et 
des rituels attenants est empêchée, on voit bientôt surgir une angoisse intense.


Quand la pulsion se détache de la représentation, c’est donc en fait l’affect qui 
s’en détache et se présente (théoriquement) comme quantité. Je dis 
« théoriquement », parce que même dans le cas où elle se présente seule, la 
quantité peut être éprouvée qualitativement (Freud: « des processus qui se signalent 
à la sensation”) comme affect. Son aspect quantitatif est ressenti, mais comme 
intensité plutôt que comme « montant » chiffré; intensité qui peut être 
perturbante, voire intolérable, c’est-à-dire, en excès,  et la présentation psychique 
la plus proche de la quantité pure, sur la frontière entre le psychique et le 
somatique, c’est, comme dans le cas de l’obsessionnel empêché, l’angoisse pure. On 
s’approche alors du côté de la névrose actuelle qui ouvre sur le vaste domaine où 
la quantité travaille de façon psychiquement muette, dans la somatisation 
véritable. 
6

Pour le moment, retenons que le pulsionnel de la pulsion, l’aspect énergétique, 
quantitatif, se prolonge donc dans le domaine psychique en tant que « montant 
d’affect ». Une conséquence immédiate de cette façon de voir – qui est évidente 
quand on lit Freud attentivement, mais qui peut passer inaperçue à une lecture 
rapide – c’est que la représentance psychique de la pulsion ne veut pas dire que 
la pulsion se transformerait en affect et représentation. Il n’y a pas de 
transformation du tout. La pulsion se prolonge dans l’affect, se manifeste en tant 
qu’affect; la représentation, pour sa part, est affectée par la pulsions mais ne 
découle pas de celle-ci; la représentation vient toujours de la perception. Freud 
est catégorique à ce sujet: « toutes les représentations ont été des perceptions » 
(La négation, 1925) et nous n’avons aucune possibilité de le contredire, à moins 
de croire à la génération spontanée.


 Nous en reparlerons plus tard en abordant le travail de Michel de M’Uzan « Les esclaves de la 6

quantité ».

 / 8 16



Que  le couple pulsion-affect soit beaucoup plus intimement lié que le couple 
pulsion-représentation nous montre, une fois de plus, que la symétrie n’est 
jamais la règle parmi les concepts freudiens. Il faudra retenir cela quand nous 
discuterons de la notion d’investissement. 


6


Notre attention est ainsi tournée vers le point de vue économique qui, avec les 
points de vue topique et dynamique forme, selon Freud, une description 
métapsychologique complète d’un fait psychique. Nous avons indiqué 
brièvement, en parlant de la névrose obsessionnelle, l’utilité de prendre en 
considération l’aspect « économique », c’est-à-dire le point de vue de la 
distribution d’une quantité de libido. Mais est-ce que l’économique est un point 
de vue absolument nécessaire? Pourquoi Freud y tenait-il tant? En quoi les deux 
autres points de vue étaient-ils insuffisants?


On peut, d’une part, invoquer le fait  que pour Freud la psychanalyse se rangeait 
parmi les sciences naturelles, et devait donc rendre compte des faits psychiques 
comme étant en fin de compte incarnés dans un substrat matériel. On se 
souviendra que le Projet s’ouvre sur deux prémisses principales: formuler une 
« psychologie » fondée sur des particules matérielles, les neurones, entre lesquels 
circule une certaine quantité. Les neurones ont la propriété d’être excitables et la 
quantité est ce qui a cet effet d’excitation; quantité dont les neurones se hâtent 
de se décharger en la passant soit vers à neurones voisins, soit à des effecteurs 
musculaires (action tournée vers le monde environnant) ou glandulaires 
(neurones sécrétoires, encore appelés « neurones-clé », dont l’action se déroule 
dans le corps propre).


On pourrait croire que n’ayant jamais publié ce travail de son vivant Freud 
aurait laissé tomber cette approche matérialiste du psychique, mais il n’en est 
rien, comme en fait foi cette note un peu sibylline écrite dans un carnet peu de 
temps avant sa mort: « Psyché est étendue; n’en sait rien. »  Le mot « étendue » 7

renvoie à Descartes; il fait ici référence à l’extension en tant que propriété des 
corps matériels. Descartes distinguait d’une part la res extensa, la chose étendue, 
c’est-à-dire matérielle; et de l’autre, la res cogitans, c’est-à-dire la chose 

 « Résultats, idées, problèmes » in OCP, Vol XX, p. 319-320.7

 / 9 16



immatérielle, pensante ou imaginante. Être « étendu » signifie occuper un espace 
et ne pouvoir exister que partes extra partes, c’est-à-dire en extériorité par rapport 
à d’autre entités de même nature, ne pas pouvoir se confondre avec elles. Ce qu’il 
faut remarquer tout de suite est donc que la petite phrase de fin de vie chez 
Freud se positionne aux antipodes de Descartes: psyché – c’est-à-dire ce qui chez 
Descartes est la res cogitans elle-même – est déclarée res extensa. Autrement dit, il 
n’y a pas chez Freud de dualisme corps/esprit à la manière de Descartes: le 
psychique lui-même est « étendu ».


Vu sous cet angle, Freud passe donc pour être demeuré tout au long de sa vie le 
« physicaliste » qu’il avait affirmé être en rédigeant le Projet, c’est-à-dire un 
matérialiste (au sens philosophique) assez radical. On ne sera donc pas étonné 
qu’il tienne à inscrire le quantitatif parmi les critères centraux d’une étude 
métapsychologique des faits psychiques. Comme le note Jean-Claude Rolland, il 
y a dans le point de vue économique de Freud, une sorte de « loi de Lavoisier »: 
comme on sait, cette loi énonce que dans la nature, rien ne se perd, rien ne se 
crée, tout se transforme. Avec l’économique, Freud semble donc tenir à s’assurer 
que les processus invisibles de l’inconscient n’ouvrent pas sur une imagination 
théorique sans bride, sans garde-fou. Dans les transformations psychiques, dans 
les mouvements observés, on doit être capable de tenir compte du fait que rien 
ne se perd et rien ne se crée non plus à partir de rien: le point de vue 
économique, par lequel on se demande, par exemple, ce qu’est devenue l’énergie 
psychique dans l’isolation obsessionnelle, sert de garde-fou théorique. La 
« sorcière métapsychologie », celle-là même qui nous permet de spéculer sur 
l’invisible de l’inconscient, est ainsi obligée de rendre… des comptes! Freud prend 
néanmoins la précaution de mentionner d’entrée de jeu que la quantité dont il 
parle n’est pas mesurable. Ce qui situe le terme de quantité dans une perspective 
nouvelle, car que signifie une quantité non mesurable?


7


Les notions freudiennes, comme déjà dit, ne se laissent pas découper selon des 
lignes nettes. Il y a toujours chez Freud à boire et à manger… Je veux dire par 
là que s’il est et reste matérialiste, il n’est pas un matérialiste vulgaire et  avoue 
volontiers son ignorance à propos du rapport physique/psychique. À ce sujet, on 
cite parfois l’idée d’un certain « saut » entre le psychique et le somatique. Mais il 

 / 10 16



faut tout de suite signaler que Freud s’est interrogé sur la nature de ce saut dans 
une seule des deux directions. Il s’est demandé, à propos de la conversion hystérique, 
comment des représentations psychiques pouvaient influer sur l’innervation 
corporelle (paralysies, anesthésies, cécités, convulsions hystériques) ; mais on ne 
verra jamais Freud s’interroger sur un soi-disant passage du somatique au psychique. La 
phrase « psyché est étendue » (1938), résume donc parfaitement sa position de 
toute une vie: il n’y a pas chez Freud de « problème corps/esprit »; la psyché est 
toujours  corporelle: « psyché est étendue »  et « le moi est avant tout un moi 
corporel » (Le moi et le ça, 1924). Inversement, on peut dire que le corps en 
psychanalyse est toujours le corps vécu et auto-représenté… donc psychique. 
Un autre terme devient alors nécessaire pour parler du corps en tant qu’il ne 
s’insère pas dans l’ordre psychique: on parle dans ce cas du soma. L’École 
psychosomatique de Paris (Marty, Fain, de M’Uzan, David), par exemple, a 
bien pris soin de ne pas confondre la psychosomatique (sans trait d’union) avec 
l’étude des manifestations corporelles de conflits psychiques, comme l’hystérie de 
conversion.


8


Je disais que tout cela ne se découpe pas suivant une ligne de séparation nette. 
Pour Freud, la quantité se spécifie comme une énergie psychique (qui se 
rapporte donc à une psyché-corps), et plus précisément encore une énergie 
sexuelle, la libido. Mais la définition que donne Freud de la libido ne se laisse pas 
non plus réduire à la simple quantité.


•Le mot « libido », comme on a déjà vu, est d’origine latine et veut dire « désir, 
envie » et on a vu que Freud la met côte à cote avec « intérêt »;


•La philosophie classique (au moins depuis Augustin) distingue trois formes de 
libido : libido sentiendi, libido dominandi, libido sciendi :


-libido sentiendi : le désir/plaisir d’éprouver, de jouir;


-libido dominandi : le désir de dominer, de maîtriser;


-libido sciendi : le désir de connaître, de savoir.


 / 11 16



On voit tout de suite l’intérêt… que cette distinction a pour nous. Par exemple, 
les deux premières formes semblent bien décrire le pulsionnel sexuel, en y 
incluant la pulsion d’emprise ou de maîtrise (Bemächtigungstrieb), que l’on aurait 
tort de tenir à distance du sexuel.


• « Libido » est un mot présent chez Freud bien longtemps avant Les Trois essais, 
mais c’est dans cette publication de 1905 que Freud lui assigne un rôle précis: 
celui de nommer pour le sexuel, l’équivalent de la faim pour l’instinct de 
nutrition.


•« Psychanalyse » et « Théorie de la libido » sont deux articles d’encyclopédie dans 
lesquels Freud s’attarde, surtout dans le deuxième article, a préciser ce qu’il 
entend par  » libido » :


« Libido  est un terme venant de la doctrine des pulsions, déjà utilisé par A. Moll 
[…] pour désigner l’expression dynamique de la sexualité, introduit dans la 
psychanalyse par l’auteur de ces lignes. »


Attardons-nous à la formule « expression dynamique de la sexualité » : 
« dynamique » est à entendre ici du sens de relatif à des forces [dynamos]. C’est 
donc bien de l’énergie des pulsions sexuelles qu’il s’agit, cela dans la mesure où 
nous acceptons aussi que Freud donne au mot « sexuel » un sens beaucoup plus 
étendu que l’acception populaire.


9


Jung, le dauphin désigné de Freud pendant quelques années, a, semble-t-il, 
toujours eu de la difficulté à accepter la conception de la libido comme énergie 
sexuelle. Il a repris le terme, mais en lui attribuant le sens d’une énergie 
psychique en général, ce que Freud ne pouvait accepter.


D’une part, Freud appelle libido l’énergie psychique relative aux pulsions 
sexuelles, mais dit peu de choses, voire rien du tout, sur ce que serait une énergie 
psychique non-sexuelle, qui correspondrait au domaine de l’intérêt. Pourtant, 
comme on le verra bientôt, il se défend fermement contre l’accusation de mettre 
du sexuel partout. Le premier dualisme pulsionnel engagé dans le conflit 
psychique était pour Freud celui des pulsions sexuelles et des pulsions 
d’autoconservation. Implicitement, Freud pose donc deux sortes d’énergie 

 / 12 16



correspondant aux deux sortes de pulsions respectivement. Jung, lui, appelle 
libido toute lÉnergie psychique, sexuelle et non-sexuelle, ce qui rend la discussion 
très compliquée.


Peut-être est-ce une des raisons pour laquelle la discussion entre Freud et Jung 
n’a pas toujours été comprise avec la clarté voulue. Une autre raison étant que 
Freud lui-même a proposé au cours du temps des théories différentes de la 
libido, semblant même à un certain moment se rapprocher des idées de Jung 
qu’il avait auparavant rejetées. Et il n’est pas sûr que, même aujourd’hui, nous 
soyons au clair sur ce sujet. 


Voici un exemple:


Pour clarifier la question de la différence entre lui et Jung sur la notion de 
libido, Freud écrit à Claparède une lettre concernant l’introduction que celui-ci 
avait écrit à la traduction française de Cinq leçons sur la psychanalyse. La question 
est d’autant plus complexe que cette traduction française concerne un texte de 
1910, moment où régnait le premier dualisme pulsionnel freudien, et que nous 
sommes en 1920-21, c’est-à-dire après la grande révision théorique de Au-delà du 
principe de plaisir, où Freud introduit un tout autre dualisme: pulsions de vie/
pulsion de mort. Mais tout cela est intéressant, puisque nous verrons que pour 
Freud lui-même les choses ne sont pas aussi tranchées, entre les divers dualismes 
pulsionnels, que nous serions portés à le croire.


Avant de lire la lettre elle-même, lisons d’abord une note de Strachey concernant 
cette lettre: 


[…] une lettre de Freud datant d’une date ultérieure (1921e) dans laquelle il 
insistait sur la distinction entre les deux types de pulsion. La traduction française 
de ses Cinq leçons (1910a), par Yves Le Lay, est parue pour la première fois dans 
la Revue de Genève en décembre 1920 et en janvier et février 1921. Elle a été 
précédée d’une longue introduction du professeur Edouard Claparède, de 
l’Université de Genève, qui a donné un aperçu général de la théorie 
psychanalytique. Il y avait un passage que Freud considérait comme trompeur et 
il écrivit à Claparède pour protester contre ce passage. Lorsque, en 1921, la 
traduction française a été publiée sous forme de livre, Claparède a ajouté un 
appendice dans lequel il citait, dans une traduction française, « un fragment de 
cette lettre ». Elle n’est pas datée mais a vraisemblablement été écrite au début 
de 1921. […] :


 / 13 16



Extrait de la lettre de Freud: 


« …Sur un seul point – si vous voulez bien me permettre cette critique – vous 
êtes injuste envers moi et donnez aux lecteurs une information inexacte. C’est 
dans la phrase de la p. 861 : « 8. La libido. L’instinct sexuel est le mobile fondamental de 
toutes les manifestations de l’activité psychique. » Ensuite de quoi vous mentionnez 
que moi-même et mes élèves ne nous sommes jamais exprimés bien clairement 
là-dessus. “Mais il faut savoir lire entre les lignes et saisir l’esprit et non la lettre de la 
théorie.” Je m’étonne que cette mécompréhension coutumière puisse trouver 
place chez vous aussi. J’ai, au contraire, déclaré et répété avec la plus grande 
clarté à propos des névroses de transfert que je faisais une distinction entre les 
pulsions sexuelles et les pulsions du moi et que, pour moi, “libido” signifie 
seulement l’énergie des premiers, des pulsions sexuelles. C’est Jung, et non moi, 
qui fait de la libido l’équivalent de la force pulsionnelle de toutes les facultés 
psychiques, et qui combat la nature sexuelle de la libido. Votre récit ne 
correspond ni à ma conception ni à celle de Jung, mais est un mélange des deux. 
Vous empruntez à moi la nature sexuelle de la libido et à Jung sa signification 
généralisée. Et c’est ainsi qu’il se crée dans l’imagination des critiques un pan-
sexualisme qui n’existe ni dans ma conception ni dans celle de Jung. En ce qui 
me concerne, je réalise pleinement l’existence du groupe des pulsions du moi 
ainsi que de tout ce que la vie mentale leur doit. Le grand public, cependant, 
l’ignore ; on le lui cache. Les gens se comportent souvent de la même manière 
lorsqu’ils décrivent ma théorie des rêves. Je n’ai jamais prétendu que chaque 
rêve exprimait l’accomplissement d’un désir sexuel, et j’ai souvent affirmé le 
contraire. Mais cela ne produit aucun effet, et les gens continuent à répéter la 
même chose… » 


La position de Freud semble donc tout à fait claire. Le fait est, cependant, qu’un 
an auparavant (1919-20), dans Au-delà du principe de plaisir, Freud avait placé les 
pulsions d’auto-conservation, plus tard appelées pulsions du moi, sous le 
chapeau des pulsions de vie (Éros), donc en grand voisinage avec les pulsions sexuelles 
et en opposition avec la pulsion de mort. Cette dernière, notons-le, est dite par 
Freud n’avoir pas d’énergie propre et ne se manifester que par son intrication 

 / 14 16



avec l’énergie des pulsions de vie. Ce qui complique encore plus la question déjà 
assez confuse de l’énergie psychique.


Ce qui signifie qu’il faut relire cette nouvelle classification à la lumière de ce qu’il 
affirme avec véhémence à Claparède, à savoir, que les pulsions du moi ne sont 
pas sexuelles et que la libido n’est pas l’unique énergie à l’œuvre dans la vie 
psychique.


Essayons d’y voir plus clair:


La première théorie freudienne des pulsions proposait un dualisme pulsionnel 
qui distinguait entre d’un côté les pulsions sexuelles, dont l’énergie était la libido, 
et de l’autre des pulsions d’auto-conservation, dont l’énergie n’était pas spécifiée, 
mais dont Freud, dans la lettre citée ci-dessus, semble dire que ce n’est pas une 
énergie sexuelle comme la libido.


Représentons alors les choses simplement, comme ceci:


Comme on sait, Freud modifie grandement sa théorie pulsionnelle en 1920, avec 
la rédaction d’Au-delà du principe de plaisir. Après avoir hésité un moment et placé 
les pulsions du moi en tant que pulsions de mort, il se ravise et range plutôt les 
pulsions du moi (ou d’auto-conservation), à côté des pulsions sexuelles, sous 
l’entête général des pulsions de vie, aussi nommées Éros, comme le dieu grec de 
l’amour. La libido demeure l’énergie des pulsions sexuelles; Freud ne dit rien de 
l’énergie des pulsions d’A-C, et il précise que la pulsion de mort, elle, n’a aucune 
énergie; elle ne peut se manifester que par mixtion avec les pulsions de vie. Cela 
donne ceci :


 / 15 16



On pourrait croire que la distinction pulsions sexuelles/pulsions du moi reste 
tout de même intacte, mais ce n’est pas du tout sûr. En effet, entre le premier 
dualisme (1910-1915) et le second (1919-20) s’est glissée la théorie du 
narcissisme. Là, Freud, bien malgré lui, a tenté de résoudre le problème posé par 
Jung en reconnaissant au moi lui-même une assise libidinale : la libido liée au 
moi, c’est ce qui s’appellera libido narcissique. Mais elle a la particularité, de par 
sa liaison au moi, de ne pas fonctionner au même régime que la libido de la 
pulsion: elle est comme « domestiquée », pourrait-on dire.


On verra le problème se poser à nouveau dans la théorie de Freud, notamment à 
propos de l’énergie neutre introduite dans la quatrième partie de Le moi et le ça. Y 
est proposée une hypothèse et, précise Freud, « pas une preuve », qu’il existerait 
une « énergie active dans le moi et dans le ça, déplaçable et indifférente » qui 
serait « issue de la provision de libido narcissique » et qui serait donc « de l’Éros 
désexualisé ». Cette idée nouvelle (mais l’est-elle vraiment ?) ouvre sur des 
difficultés théoriques sur lesquelles on pourra revenir.


 / 16 16


