SEMINAIRE PENSER AVEC FREUD

ANNEE 2020-2021

LE QUANTITATIF EN PSYCHANALYSE

1

To0 much and never enough est le titre du livre publié cet été par Mary L. Trump, la
niéce du « Donald ». Quelle meilleure expression permettrait d’ouvrir notre
séminaire de cette année sur le quantitatif en psychanalyse ?

La métapsychologie freudienne, avec ses trois points de vue (topique,
dynamique et économique) apparait & certains comme une discipline bien sobre,
voire bien séche, avec ses discussions qui semblent parfois fort éloignées des
drames rapportés ou vécus sur le divan. Pourtant, ces trois points de vue servent
a Freud (et & nous tous par extension) pour penser, c’est-a-dire rendre
représentables, les événements qui font les passions et les joies, les douleurs et
les pertes vécues dans la « vie d’'Ame » (Seelenlebens) et dont 1l serait autrement
difficile sinon impossible de se faire une raison.

« Trop » et « jamals assez » nous montrent déja que nous sommes dans le
domaine de /excés. Le quantitatif, en effet, ne se présente pas en psychanalyse
comme une question de comptabilité. Il ne s’agit pas de mesurer quoi que ce soit.
Le quantitatif auquel s'intéresse la psychanalyse s’éprouve mais ne se quantifie
pas vraiment. [l s’éprouve pourtant, et, se présentant comme excéd, 1l suppose,
implicitement, une contrepartie : une idée de mesure. Mais « mesure » est un
terme qui peut lui aussi sembler tirer exclusivement du c6té comptable. Aussi
nous faut-il I'entendre ici dans le sens que lui donnent les anciens Grecs: la
bonne mesure, 1'idéal d'une modération, de quelque chose de « bien tempéré », a
I'opposé donc de la démesure (hubris), du trop qui meéne toujours, en fin de
compte, au désastre.

Il y a de toute évidence une parenté entre exces et démesure, mais peut-étre
trouverons-nous utile de souligner aussi une différence. Au premier abord, en
effet, 'excés peut étre tout autant agi que subi, alors que 'hubris, la démesure, est



toujours agee, elle est le fait de qui ne sait pas s’arréter en chemin, de qui « court

a sa perte ».

2

Avec ces termes — excés, mesure, démesure —, nous nous apercevons tout de
suite que le quantitatif en psychanalyse prend d’emblée un accent éthigue. Notons
en effet que si, psychanalystes, nous ne sommes pas dans le domaine des « poids
et mesures », il y a beaucoup de monde qui se consacre a ce type d’approches :
sondages, statistiques, courbes « normales » avec « déviations standards ». Des
pratiques dont les dérives idéologiques devraient nous rappeler que derriére les
tableaux et courbes d’allure bien neutre, objective et savante, se cache justement
une des formes de 'hubres humaine: 1'bubris du contréle, du pouvoir, de la norme,
le tout au nom de la science. Heureusement, des scientifiques, et non des
moindres, savent voir ce qui se trame ainsi au nom de la dite science. Ainsi, en
réponse 2 un best seller au titre apparemment neutre de 7he Bell Curve, qui visait
en fait & enfermer ’humain dans des cadres normatifs supposément objectifs, le
grand paléontologue et théoricien de I'évolution Stephen Jay Gould a-t-1l rédigé
The Mismeasure of Man, dans lequel dénonce la folie du mesurable.

Le titre choisi par Gould nous intéresse en lui-méme, la mismeasure introduisant
une idée qui n’est pas tout a fait la démesure, bien qu’elle la suggére. On 'a
traduit en frangais par La mal-mesure de ’homme, et ce terme de « mal-mesure »
me semble bien choisi. Je dirais que toute tentative de mesurer '’humain, au sens
des statisticiens, au sens de 'établissement d'une Norme, d'une normalité
humaine est une mal-mesure, non seulement parce qu’elle est vouée & mal
mesurer, mais parce que dans ce projet de mesure se profile, derriére le mot

« mal », I'exact opposé de ce que la mensuration croirait éviter: la passion. Il y a
en effet une passion de la mensuration, et sile mot fait aussitoét penser aux
menvurations du corps féminin (poitrine, taille, hanches) dont des « revues
spécialisées » font des criteéres de désirabilité sexuelle, ce n’est probablement pas
un hasard. Cette passion de la mensuration, lorsqu’elle concerne les affaires
humaines, lorsqu’elle déborde le cadre du calcul nécessaire aux sciences
naturelles, est précisément un débordement, une mal-mesure, elle-méme effet de
la démesure humaine qui a parmi ses premiers effets, celui de chosifier 'autre
humain.

2/16



3

Ce qui nous raméne a 'excés, puisqu’on peut, en bonne logique freudienne,
poser que la démesure n’et pas le fruit d’'une obscure malédiction, mais résulte de
la difficulté a s’arranger avec l'excés pulsionnel. Le quantitatif se présente donc
d’emblée & nous marqué par une autre notion centrale, celle de pulsion. Or, la
pulsion n’est connue du moi en tant que pulsion que par la menace de
débordement qu’elle comporte. La pulsion est une notion sur laquelle il nous
faudra revenir, mais pour le moment elle ne servira qu’a nous faire prendre
conscience de la « grappe conceptuelle » (cluster) de notions qui gravitent autour
d’elle : énergie, libido, quantité, etc :

déplacement - répartition,

: e . distribution

(nvestlssement) ~] deésin-

. ; T ” ‘ vestlssement

-rayages )
(REPRESENTATION)H _____________________ (d}aCharge)

Fgure 1

3/16



J’ai donc regroupé dans la figure 1 un certain nombre de notions qui gravitent
autour de la notion de quantité, elle méme inséparable de I'idée d’énergie et de
celle de libido, le tout sur la base de la théorie pulsionnelle. Evidemment, ces
termes ne sont pas parfaitement synonymes et méritent chacun une discussion a
part; rien ne dit qu’on arrivera jamais a leur sujet & une définition dépourvue
d’ambiguités. Mais nous chercherons néanmoins & comprendre de quoi Freud
essale de parler avec toutes ces notions inter-reliées, et auxquelles nous aurions
pu ajouter celles de mor, de narcisswsme, de régression, d’objet etc. mais que nous
avons laissées de c6té pour ne pas surcharger le tableau. Je disais que ces termes
ne sont pas des synonymes parfaits, mais il n’est pas non plus évident, au
premier abord, de distinguer entre libido et énergie, ou libido et pulsion. (Voir

plus loin).

Par exemple, dans son texte « Le refoulement » (1915), en parlant d’« énergie
psychique » Freud ajoute entre parenthéses « (libido, intérét) »!. Le mot latin
lthido signifie envie, désir, mais on voit que Freud la met en continuité avec
Vintérét, méme si ce n’est jamais tout a fait clair s'il fait ou non une distinction
entre ces deux termes. Sans nous engager dans la digression que cette question
exigerait, 1l n’est pas... inintéressant de noter que le mot « intérét » nous conduit
déja du coté quantitatif, cette fois par référence au calcul financier. Toutefois, le
mot « calcul » lui-méme, si bien associé & « intérét », comporte son propre
double, non chiffré. Ainsi : « Pierre a calculé que la banque lui versait des
intéréts trop réduits », mais aussi: « Pierre a calculé qu'il n’était pas dans son
intérét de prendre position dans ce débat ». Dans les deux cas 1l y a calcul, mais
on voit bien que les deux expressions, bien qu'apparentées, ne se situent pas
exactement sur le méme plan.

4

L'intérét... de cette sorte d’observations est de nous montrer que le quantitatif
dans les affaires humaines n’est pas nécessairement chiffré. Avec le calcul chiffré,
on tombe du c6té de ce que Sartre appelle le « pratico-inerte »2, ¢’est-a-dire d'un

1 Freud, “Le refoulement”, OCP, XIlI, p. 197.

2 Jean-Paul Sartre, « Questions de méthode » in Critique de la raison dialectique, Paris,
Gallimard.

4/16



rapport froidement comptable, apparemment sans états d’Ame (mais oli, comme
déja indiqué, on peut néanmoins voir & l'ceuvre la passion de 'avidité, de la
cupidité, d'un calcul qui ne dit pas son nom). Dans le calcul de I'autre type, dans
'évaluation stratégique sans chiffres, Pierre est quand méme en train de

« soupeser » les arguments pour et contre, donc de donner un poids relatif &
I'une et 'autre des conduites envisageables. Il s’agit donc d'une analogie du
quantitatif. De quel « poids » est-il alors question? On pourrait dire que c’est de
la quantité de platsir ou de déplarsir attendue que dépendra le jugement s'il est ou
non dans l'intérét de Pierre de prendre position. Nous voila donc en présence de
la situation dans laquelle une quantité est éprouvée, méme si nous ne saurions y
mettre une échelle de mesure autre que subjective3. Parlant de quantité

« éprouvée », nous sommes conduits du c6té d'un des deux représentants de la

pulsion: l'affect.

5

Pour la pulsion, retenons d’abord que si elle est en soi inconnaissable, elle est
néanmoins représentée psychiquement par deux éléments: la représentation et le
laffect. De ces deux représentants, I'affect est « 'expression qualitative de la
quantité d’énergie pulsionnelle et de ses variations » (L&P, p. 12). Freud emploie
aussi 'expression « quantum (ou montant) d’affect » (Affektbetrag) dont il dit
qu’il

« correspond ala pulsion, en tant qu’elle s’est détachée de la

représentation, et trouve une expression, conforme i sa quantité, dans des

processus qui se signalent a la sensation sous forme d’affects?. »

On voit donc que la quantité n’est pas, selon Freud, perceptible en elle-méme;
elle « [se signale] & la sensation sous forme d’affects ». Mais les choses sont,
comme toujours, un peu plus compliquées. Freud dit d'une part que la pulsion
est représentée par la représentation et |'affect. C'est la notion de représentance.
Dans la citation ci-haut il mentionne le cas ol la pulsion « est détachée de la

représentation ». Ce qui nous laisse comprendre que pour représenter la pulsion,

3 On peut penser ici aux échelles de 1 a 10 avec lesquelles le personnel soignant demande au
malade de chiffrer I'intensité de la douleur, et ou les chiffres sont nécessairement une question
subjective : le « 5 » de I'un serait un « 3 » ou un « 7 » pour d’autres.

4 Le refoulement, op. cit., p. 197.

5/16



une représentation doit lui étre « attachée », mais que cet attachement la lie
nécessairement a 'affect. Sans cette liaison, la pulsion se manifeste seulement
comme « montant (ou quantum) d’affect », affichant ainsi plus nettement sa
nature quantitative. Mais ici, la prudence est de mise. On dit souvent, comme je
lai fait & I'instant, que la pulsion est représentée psychiquement par la
représentation et |'affect et cette représentance, ainsi exprimée, suggere une
figuration comme ceci:

--------------- (représentation)

Fugure 2

Mais si 'on suit fidélement le texte de Freud cité plus haut, on s’apercoit que ce
n’est pas exactement ainsi qu'il faut se représenter les choses. Freud écrit que
lorsque la pulsion se détache de la représentation, elle se présente alors comme
« montant d’affect ». Nous notons tout de suite qu'il n’envisage pas la situation
ot la pulsion se détacherait de ce montant d’affect pour se présenter comme
seule représentation. Le lien de représentance pulsion—affect est donc plus
fondamental que la représentance pulsion-représentation.

La représentance ressemblerait plutét a ceci :

6/16



------------- (représentation)

1pulsion|

Fugure 5

Qu’on me pardonne d’affirmer ainsi des choses qui peuvent paraitre aller de soi.
Je crois important de souligner que c’est, selon moi, la fagon logique de
représenter ce que dit Freud : si le « montant d’affect » apparait lorsque la
pulsion est détachée de la représentation, cela signifie du méme coup que ce
détachement entraine aussi celui entre |'affect et la représentation. Les liens
entre ces trois éléments ne sont donc pas de méme nature. Cela parce que si les
choses allaient selon la Figure 2, alors on pourrait aussi avoir un détachement de
la pulsion par rapport a I'affect et ne laisser que le couple pulsion-représentation.
Or cela ne se produit jamais. Un argument de plus dans le méme sens nous est
donné par Freud dans le texte voisin, intitulé “L'inconscient”, ou il écrit:

« Nous savons aussi que la répression du développement d’affect est le but
véritable du refoulement...”>

Ce qui signifie que signifie que c’est bien le représentant affect de la pulsion qui
est I’enjeu véritable du refoulement et non la disparition de la représentation en
tant que telle. La représentation n’est “refoulée” que parce qu’elle s’accompagne
d’un surgissement d’affect intolérable. La preuve a contrario de cela nous est
donnée dans la névrose obsessionnelle ot des représentations qui seraient
d’ordinaire source de déplaisir intense dans I'’hystérie peuvent étre décrites et
sont apparemment conscientes, dans la mesure ou elles sont isolées de I'affect.
Bien que ces représentations soient en apparence conscientes, leur isolation
indique qu’elles sont néanmoins refoulées! Mais voici une occasion d'indiquer a

58S. Freud, 1915, « L’inconscient », OCP, Xlll, p. 219.

7/16



quoi sert le point de vue économique; on peut en effet demander: o1 est passée la
quantité d’affect dans ce cas? Elle est « 1solée » de la représentation, mais elle
n’est certes pas disparue. Nous la retrouvons sous une autre forme: dans la
nature obsédante des idées, dans la compulsion qui régit certains rituels destinés
a empécher la manifestation de |'affect. Si la mise en ceuvre de ces obsessions et
des rituels attenants est empéchée, on voit bientdt surgir une angoisse intense.

Quand la pulsion se détache de la représentation, c’est donc en fait l'affect qui
s’en détache et se présente (théoriquement) comme quantité. Je dis

« théoriquement », parce que méme dans le cas ou elle se présente seule, la
quantité peut étre éprouvée qualitativement (Freud: « des processus qui se signalent
a la venvation”) comme affect. Son aspect quantitatif est ressenti, mais comme
tntensité plutdt que comme « montant » chiffré; intensité qui peut étre
perturbante, voire intolérable, c’est-a-dire, en excés, et la présentation psychique
la plus proche de la quantité pure, sur la frontiére entre le psychique et le
somatique, c’est, comme dans le cas de I'obsessionnel empéché, [‘angoisse pure. On
s’approche alors du c6té de la névrose actuelle qui ouvre sur le vaste domaine ot
la quantité travaille de fagon psychiquement muette, dans la somatisation
véritable.

Pour le moment, retenons que le pulsionnel de la pulsion, I'aspect énergétique,
quantitatif, se prolonge donc dans le domaine psychique en tant que « montant
d’affect ». Une conséquence immédiate de cette fagon de voir — qui est évidente
quand on lit Freud attentivement, mais qui peut passer inapercue a une lecture
rapide — c’est que la représentance psychique de la pulsion ne veut pas dire que
la pulsion Je tra/wformerait en affect et représentation. 1l n’y a pas de
transformation du tout. La pulsion se prolonge dans 1’affect, se manifeste en tant
qu’affect; la représentation, pour sa part, est affectée par la pulsions mais ne
découle pas de celle-ci; la représentation vient toujours de la perception. Freud
est catégorique & ce sujet: « toutes les représentations ont été des perceptions »
(La négation, 1925) et nous n’avons aucune possibilité de le contredire, & moins
de croire a la génération spontanée.

6 Nous en reparlerons plus tard en abordant le travail de Michel de M’Uzan « Les esclaves de la
quantité ».

8/16



Que le couple pulsion-affect soit beaucoup plus intimement lié que le couple
pulsion-représentation nous montre, une fois de plus, que la symétrie n’est
jamais la régle parmi les concepts freudiens. Il faudra retenir cela quand nous
discuterons de la notion d’investissement.

6

Notre attention est ainsi tournée vers le point de vue économigue qui, avec les
points de vue fopigue et dynamigue forme, selon Freud, une description
métapsychologique compléte d'un fait psychique. Nous avons indiqué
brievement, en parlant de la névrose obsessionnelle, I'utilité de prendre en
considération I'aspect « économique », c’est-a-dire le point de vue de la
distribution d'une quantité de libido. Mais est-ce que 'économique est un point
de vue absolument nécessaire? Pourquoi Freud y tenait-il tant? En quoi les deux
autres points de vue étaient-ils insuffisants?

On peut, d'une part, invoquer le fait que pour Freud la psychanalyse se rangeait
parmi les sciences naturelles, et devait donc rendre compte des faits psychiques
comme étant en fin de compte incarnés dans un substrat matériel. On se
souviendra que le Projet s'ouvre sur deux prémisses principales: formuler une

« psychologie » fondée sur des particules matérielles, les rewrones, entre lesquels
circule une certaine guantité. Les neurones ont la propriété d’étre excitables et la
quantité est ce qui a cet effet d’excitation; quantité dont les neurones se hatent
de se décharger en la passant soit vers & neurones voisins, soit a des effecteurs
musculaires (action tournée vers le monde environnant) ou glandulaires
(neurones sécrétoires, encore appelés « neurones-clé », dont 'action se déroule
dans le corps propre).

On pourrait croire que n’ayant jamais publié ce travail de son vivant Freud
aurait laissé tomber cette approche matérialiste du psychique, mais il n’en est
rien, comme en fait foi cette note un peu sibylline écrite dans un carnet peu de
temps avant sa mort: « Psyché est étendue; n’en sait rien. »” Le mot « étendue »
renvoie & Descartes; 1l fait ici référence a l'extension en tant que propriété des
corps matériels. Descartes distinguait d'une part la res extensa, la chose étendue,
c’est-a-dire matérielle; et de l'autre, la res cogitans, c’est-a-dire la chose

7 « Résultats, idées, problémes » in OCE Vol XX, p. 319-320.

9/16



immatérielle, pensante ou imaginante. Etre « étendu » signifie occuper un espace
et ne pouvoir exister que partes extra partes, c’est-a-dire en extériorité par rapport
a d’autre entités de méme nature, ne pas pouvoir se confondre avec elles. Ce qu'il
faut remarquer tout de suite est donc que la petite phrase de fin de vie chez
Freud se positionne aux antipodes de Descartes: psyché — c’est-a-dire ce qui chez
Descartes est la res cqqitarw elle-méme — est déclarée res extensa. Autrement dit, 1l
n'y a pas chez Freud de dualisme corps/esprit & la maniére de Descartes: le

psychique lui-méme est « étendu ».

Vu sous cet angle, Freud passe donc pour étre demeuré tout au long de sa vie le
« physicaliste » qu'il avait affirmé étre en rédigeant le Projet, c’est-a-dire un
matérialiste (au sens philosophique) assez radical. On ne sera donc pas étonné
qu'il tienne A inscrire le quantitatif parmi les critéres centraux d'une étude
métapsychologique des faits psychiques. Comme le note Jean-Claude Rolland, il
y a dans le point de vue économique de Freud, une sorte de « lo1 de Lavoisier »:
comme on sait, cette loi énonce que dans la nature, rien ne se perd, rien ne se
crée, tout se transforme. Avec 'économique, Freud semble donc tenir a s’assurer
que les processus invisibles de I'inconscient n’ouvrent pas sur une imagination
théorique sans bride, sans garde-fou. Dans les transformations psychiques, dans
les mouvements observés, on doit étre capable de tenir compte du fait que rien
ne se perd et rien ne se crée non plus & partir de rien: le point de vue
économique, par lequel on se demande, par exemple, ce qu’est devenue I'énergie
psychique dans l'isolation obsessionnelle, sert de garde-fou théorique. La

« sorciére métapsychologie », celle-la méme qui nous permet de spéculer sur
l'invisible de I'inconscient, est ainsi obligée de rendre... des comptes! Freud prend
néanmoins la précaution de mentionner d’entrée de jeu que la quantité dont il
parle n’est pas mesurable. Ce qui situe le terme de quantité dans une perspective
nouvelle, car que signifie une quantité non mesurable?

7

Les notions freudiennes, comme déja dit, ne se laissent pas découper selon des
lignes nettes. Il y a toujours chez Freud a boire et 2 manger... Je veux dire par
12 que s'il est et reste matérialiste, il n’est pas un matérialiste vulgaire et avoue
volontiers son ignorance A propos du rapport physique/psychique. A ce sujet, on
cite parfois I'idée d'un certain « saut » entre le psychique et le somatique. Mais il

10/16



faut tout de suite signaler que Freud s’est interrogé sur la nature de ce saut dans
une seule des deux directions. 11 s’'est demandé, & propos de la conversion hystérique,
comment des représentations psychiques pouvaient influer sur I'innervation
corporelle (paralysies, anesthésies, cécités, convulsions hystériques) ; maw on ne
verra jamats Freud o interroger sur un soi-dwsant passage du somatique au psychigue. La
phrase « psyché est étendue » (1938), résume donc parfaitement sa position de
toute une vie: 1l n'y a pas chez Freud de « probléme corps/esprit »; la psyché est
toujours corporelle: « psyché est étendue » et « le moi est avant tout un moi
corporel » (e moi et le ¢a, 1924). Inversement, on peut dire que le corps en
psychanalyse est toujours le corps vécu et auto-représenté... donc psychique.
Un autre terme devient alors nécessaire pour parler du corps en tant qu'il ne
s'insére pas dans l'ordre psychique: on parle dans ce cas du voma. LEcole
psychosomatique de Paris (Marty, Fain, de M'Uzan, David), par exemple, a
bien pris soin de ne pas confondre la psychosomatique (sans trait d'union) avec
I'étude des manifestations corporelles de conflits psychiques, comme I'hystérie de
converslion.

8

Je disais que tout cela ne se découpe pas suivant une ligne de séparation nette.
Pour Freud, la quantité se spécifie comme une énergie psychique (qui se
rapporte donc & une psyché-corps), et plus précisément encore une énergie
sexuelle, la ltbido. Mais la définition que donne Freud de la libido ne se laisse pas
non plus réduire 2 la simple quantité.

*[e mot « libido », comme on a déja vu, est d’origine latine et veut dire « désir,
envie » et on a vu que Freud la met cbte A cote avec « Intérét »;

*[a philosophie classique (au moins depuis Augustin) distingue trois formes de
libido : libido sentiendi, libido dominandi, libido sciendr :

-lihido sentiend: : le désir/plaisir d'éprouver, de jouir;

-lihido dominandi : le désir de dominer, de maitriser;

-lthido sciendr : le désir de connaitre, de savotr.

11/16



On voit tout de suite 'intérét... que cette distinction a pour nous. Par exemple,
les deux premiéres formes semblent bien décrire le pulsionnel sexuel, en y
incluant la pulsion d’emprise ou de maitrise (Bemdchtigungstrieb), que I'on aurait
tort de tenir a distance du sexuel.

* « Libido » est un mot présent chez Freud bien longtemps avant Les Zrow essacs,
mais cest dans cette publication de 1905 que Freud lui assigne un réle précis:
celui de nommer pour le sexuel, I'équivalent de la faim pour l'instinct de

nutrition.

o« Paychanalyse » et « Théorie de la libido » sont deux articles d’encyclopédie dans
lesquels Freud s’attarde, surtout dans le deuxiéme article, a préciser ce qu'il
entend par » libido »:

« Libido est un terme venant de la doctrine des pulsions, déja utilisé par A. Moll
[...] pour désigner I'expression dynamique de la sexualité, introduit dans la

psychanalyse par l’auteur de ces lignes. »

Attardons-nous a la formule « expression dynamique de la sexualité » :

« dynamique » est & entendre ici du sens de relatif & des forces [dynamos]. C'est
donc bien de I'énergie des pulsions sexuelles qu'il s’agit, cela dans la mesure ou
nous acceptons aussi que Freud donne au mot « sexuel » un sens beaucoup plus
étendu que l'acception populaire.

9

Jung, le dauphin désigné de Freud pendant quelques années, a, semble-t-il,
toujours eu de la difficulté & accepter la conception de la libido comme énergie
sexuelle. Il a repris le terme, mais en lui attribuant le sens d'une énergie
psychique en général, ce que Freud ne pouvait accepter.

D’une part, Freud appelle libido I'énergie psychique relative aux pulsions
sexuelles, mais dit peu de choses, voire rien du tout, sur ce que serait une énergie
psychique non-sexuelle, qui correspondrait au domaine de I'intérét. Pourtant,
comme on le verra bient6t, il se défend fermement contre 'accusation de mettre
du sexuel partout. Le premier dualisme pulsionnel engagé dans le conflit
psychique était pour Freud celui des pulsions sexuelles et des pulsions
d’autoconservation. Implicitement, Freud pose donc deux sortes d’énergie

12/16



correspondant aux deux sortes de pulsions respectivement. Jung, lui, appelle
lthido toute 1Energie psychique, sexuelle et non-sexuelle, ce qui rend la discussion
trés compliquée.

Peut-étre est-ce une des raisons pour laquelle la discussion entre Freud et Jung
n’a pas toujours été comprise avec la clarté voulue. Une autre raison étant que
Freud lui-méme a proposé au cours du temps des théories différentes de la
libido, semblant méme a un certain moment se rapprocher des idées de Jung
qu'il avait auparavant rejetées. Et il n’est pas stir que, méme aujourd’hui, nous
soyons au clair sur ce sujet.

Voici un exemple:

Pour clarifier la question de la différence entre lui et Jung sur la notion de
libido, Freud écrit & Claparéde une lettre concernant I'introduction que celui-ci
avait écrit & la traduction frangaise de Cing lecons sur la poychanalyse. La question
est d’autant plus complexe que cette traduction francaise concerne un texte de
1910, moment ol régnait le premier dualisme pulsionnel freudien, et que nous
sommes en 1920-21, ¢’est-a-dire aprés la grande révision théorique de Au-dela du
principe de platsir, ou Freud introduit un tout autre dualisme: pulsions de vie/
pulsion de mort. Mais tout cela est intéressant, puisque nous verrons que pour
Freud lui-méme les choses ne sont pas aussi tranchées, entre les divers dualismes
pulsionnels, que nous serions portés a le croire.

Avant de lire la lettre elle-méme, lisons d’abord une note de Strachey concernant
cette lettre:

[...] une lettre de Freud datant d'une date ultérieure (1921e) dans laquelle il
insistait sur la distinction entre les deux types de pulsion. La traduction francaise
de ses Cing legons (1910a), par Yves Le Lay, est parue pour la premiére fois dans
la Revue de Genéve en décembre 1920 et en janvier et février 1921. Elle a été
précédée d'une longue introduction du professeur Edouard Claparéde, de
I'Université de Genéve, qui a donné un apergu général de la théorie
psychanalytique. Il y avait un passage que Freud considérait comme trompeur et
il écrivit & Claparéde pour protester contre ce passage. Lorsque, en 1921, la
traduction francaise a été publiée sous forme de livre, Claparéde a ajouté un
appendice dans lequel 1l citait, dans une traduction frangaise, « un fragment de
cette lettre ». Elle n’est pas datée mais a vraisemblablement été écrite au début

de 1921.[...]:

13/16



Extrait de la lettre de Freud:

« ...Sur un seul point — si vous voulez bien me permettre cette critique — vous
étes Injuste envers mol et donnez aux lecteurs une information inexacte. Cest
dans la phrase de la p. 861 : « 8. La libido. L'instinct sexuel est le mobile fondamental de
toutes les mandfestations de lactivité psychigue. » Ensuite de quoi vous mentionnez
que moi-méme et mes éléves ne nous sommes jamais exprimés bien clairement
la-dessus. “Maws il faut savoir lire entre les lignes et vatsir Uesprit et non la lettre de la
théorie.” Je m’étonne que cette mécompréhension coutumiére puisse trouver
place chez vous aussi. J’al, au contraire, déclaré et répété avec la plus grande
clarté A propos des névroses de transfert que je faisais une distinction entre les
pulsions sexuelles et les pulsions du mot et que, pour moi, “libido” signifie
seulement |'énergie des premiers, des pulsions sexuelles. C’est Jung, et non moi,
qui fait de la libido I'équivalent de la force pulsionnelle de toutes les facultés
psychiques, et qui combat la nature sexuelle de la libido. Votre récit ne
correspond ni & ma conception ni & celle de Jung, mais est un mélange des deux.
Vous empruntez & moi la nature sexuelle de la libido et & Jung sa signification
généralisée. Et c’est ainsi qu'll se crée dans I'imagination des critiques un pan-
sexualisme qui n’existe ni dans ma conception ni dans celle de Jung. En ce qui
me concerne, je réalise pleinement |'existence du groupe des pulsions du moi
ainsi que de tout ce que la vie mentale leur doit. Le grand public, cependant,
l'ignore ; on le lui cache. Les gens se comportent souvent de la méme maniére
lorsqu’ils décrivent ma théorie des réves. Je n’al jamais prétendu que chaque
réve exprimait |'accomplissement d'un désir sexuel, et j’ai souvent affirmé le
contraire. Mais cela ne produit aucun effet, et les gens continuent a répéter la
méme chose... »

La position de Freud semble donc tout a fait claire. Le fait est, cependant, qu'un
an auparavant (1919-20), dans Au-dela du principe de plaisir, Freud avait placé les
pulsions d’auto-conservation, plus tard appelées pulsions du moi, sous le
chapeau des pulsions de vie (Eros), donc en grand voisinage avec les pulsions sexuelles
et en opposition avec la pulsion de mort. Cette derniére, notons-le, est dite par
Freud n’avoir pas d’énergie propre et ne se manifester que par son intrication

14/16



avec |'énergie des pulsions de vie. Ce qui complique encore plus la question déja
assez confuse de I'énergie psychique.

Ce qui signifie qu'il faut relire cette nouvelle classification 2 la lumiére de ce qu'il
affirme avec véhémence a Claparéde, a savoir, que les pulsions du moi ne sont
pas sexuelles et que la libido n’est pas I'unique énergie a I'ceuvre dans la vie
psychique.

Essayons d’y voir plus clair:

La premiére théorie freudienne des pulsions proposait un dualisme pulsionnel
qui distinguait entre d'un c6té les pulsions sexuelles, dont I'énergie était la libido,
et de I'autre des pulsions d’auto-conservation, dont I’énergie n’était pas spécifiée,

mais dont Freud, dans la lettre citée ci-dessus, semble dire que ce n’est pas une
énergie sexuelle comme la libido.

Représentons alors les choses simplement, comme cecl:

Premier dualisme Pulsions sexuelles Pulsions d’auto-
‘ conservation, p. du moi

Energie Libido, de nature Energie non-sexuelle
sexuelle

Comme on sait, Freud modifie grandement sa théorie pulsionnelle en 1920, avec
la rédaction d’Au-dela du principe de platsir. Aprés avoir hésité un moment et placé
les pulsions du moi en tant que pulsions de mort, il se ravise et range plutét les
pulsions du moi (ou d’auto-conservation), a c6té des pulsions sexuelles, sous
I'entéte général des pulsions de vie, aussi nommées Lros, comme le dieu grec de
I'amour. La libido demeure 1'énergie des pulsions sexuelles; Freud ne dit rien de
I’énergie des pulsions d’A-C, et 1l précise que la pulsion de mort, elle, n’a aucune
énergie; elle ne peut se manifester que par mixtion avec les pulsions de vie. Cela
donne ceci :

15/16



Second dualisme Pulsions de vie Pulsion de mort

p. sexuelles p. du moi,
‘ d’auto-conserv.

Energie Libido énergie neutre Pas d’énergie

222

Libido du moi,

Libido d’objet ..
narcissisme

On pourrait croire que la distinction pulsions sexuelles/pulsions du moi reste
tout de méme Intacte, mais ce n’est pas du tout sir. En effet, entre le premier
dualisme (1910-1915) et le second (1919-20) s’est glissée la théorie du
narcissisme. L4, Freud, bien malgré lui, a tenté de résoudre le probléme posé par
Jung en reconnaissant au moi lui-méme une assise libidinale : la libido liée au
mol, c’est ce qui s’appellera libido narcissique. Mais elle a la particularité, de par
sa liaison au moi, de ne pas fonctionner au méme régime que la libido de la

pulsion: elle est comme « domestiquée », pourrait-on dire.

On verra le probléme se poser a nouveau dans la théorie de Freud, notamment a
propos de I'énergie neutre introduite dans la quatriéme partie de Le moi et le ¢a. Y
est proposée une hypothése et, précise Freud, « pas une preuve », qu'll existerait
une « énergie active dans le moi et dans le ¢a, déplagable et indifférente » qui
serait « issue de la provision de libido narcissique » et qui serait donc « de I'Eros
désexualisé ». Cette idée nouvelle (mais I'est-elle vraiment ?) ouvre sur des

difficultés théoriques sur lesquelles on pourra revenir.

16/16



