
Date : 2020-05-22 11:03
Sujet : 35- CONSTRUCTION DE SENS ET PSYCHOLOGIE DE MASSE

La psychologie de masse, je rappelle pour ceux qui y étaient que nous en 
avons discuté il y a environ deux ans. Mais il vaut la peine de s’y attarder encore, 
puisque notre époque est, à ce sujet, riche de phénomènes qui s’y rapportent. Du 
fait des moyens actuels de communication, il est possible à tout individu, du 
moins en principe, de rejoindre une vaste quantité de gens à travers le monde et 
de diffuser sinon des idées, du moins des slogans, des bribes d’idéologie ou de 
doctrines politiques qui entraînent parfois, comme l’expérience hélas le montre, 
des tragédies à petite ou à grande échelle.

Dans son texte de 1921, Psychologie des masses et analyse du moi, Freud a 
conclu que ce qui caractérise la psychologie de masse, c’est de reposer sur ce 
qu’il appelle le « lien érotique », par opposition à l’usage de la raison et à 
l’application du principe de réalité. Cette notion de « lien érotique » est à 
préciser. Dans cette expression, notons qu’avec les mots « lien » et « érotique », 
nous sommes du côté du liant: cela va de soi avec « lien », mais c’est tout aussi 
vrai avec « érotique », puisque la nouvelle formulation du sexuel qu’invoque 
Freud après 1920, c’est Éros, le créateur de liens. L’Éros, dans le contexte 
théorique de 1920, relève d’une libido pour ainsi dire apprivoisée, ayant perdu le 
caractère pulsionnel du fait d’être investie de façon assez stable dans le moi 
(théorie du narcissisme).[1. Comme on sait, la fonction déliante, démonique, qui 
était auparavant attribuée à la pulsion sexuelle, Freud l’attribue désormais à la 
pulsion de mort.]

Dans le même ouvrage, Freud montre qu’à la faveur de l’immersion des 
sujets dans une foule ou une masse, leur moi se révèle porteur de fonctions qui 
pourraient autrement passer inaperçues. Une de ces fonctions, c’est l’idéal du 
moi, que Freud avait déjà repéré dans son étude de 1914 sur le narcissisme. 
Narcissisme et idéal du moi ont partie.. liée, et c’est à travers eux que se 
constitue le lien érotique qui régit la constitution d’une masse avec sa 
psychologie particulière. Le lien érotique se construit à travers les identifications 
qui opèrent tant en sens vertical (les membres d’un groupe ont adopté le même 



objet comme idéal) que transversal (les membres du groupe s’identifient les uns 
aux autres du fait de leur idéal commun).

Pourtant, on a vu qu’en fonction de la conception autopoïétique du vivant, il 
y a de bonnes raisons d’affirmer qu’un « fossé solipsiste »[2. Voir la section 4C. 
On pourrait aussi parler de fossé subjectif.] isole chacun des membres d’une 
masse avec une construction de sens qui lui est propre et qui n’est pas 
intégralement communicable. Le propre de la psyché est de construire du sens. 
C’est ce qu’on appelle la subjectivité, avec son caractère très variable d’un sujet à 
l’autre. Or on a l’impression que la constitution d’une masse ayant en partage un 
même objet idéal – un même leader ou une même cause – cela infirmerait, voire 
démolirait l’idée de fossé solipsiste. Est-ce bien le cas ? Je crois que non, mais 
cette apparente exception nous oblige tout de même à préciser notre modèle des 
systèmes autopoïétiques et de la transduction qui opère à leurs frontières.

Prenons, par exemple, le moi comme système. Alors nous discernons deux 
environnements:

1- L’environnement le plus proche, c’est l’inconscient, le refoulé avec ses 
poussées pulsionnelles, ses effets déstabilisants contre lesquels le moi se défend 
comme il peut quand l’énergie pulsionnelle ne peut pas être liée, canalisée, 
domestiquée pour ainsi dire. Ce qu’on appelle « mécanismes de défense » 
s’apparente à la notion de « couplage structurel » dont nous avons déjà fait 
mention (bien que ce rapprochement serait à examiner de plus prés). Cela parce 
que ces défenses permettent au moi de transiger avec le pulsionnel tout en y 
résistant. Le moi cède en quelque sorte du terrain à l’inconscient (les défenses 
fonctionnent en effet selon les modalités de l’Ics), mais c’est le prix à payer pour 
maintenir sa structure dans un état suffisamment stable.

2-L’autre environnement est fait des autres « moi », et la formation d’une 
masse indique bien que chacun des « moi » trouve une façon de se lier aux autres 
« moi ». De quelle nature est, dans ce cas, le « couplage structurel » qui permet 



cette liaison ? Freud parle d’identification, et il parle en même temps de « lien 
érotique ». Il n’y a pas de contradiction entre ces deux termes, puisque 
l’identification est en effet de l’ordre de l’Éros, créateur de liens, donc de l’ordre 
de la libido plus ou moins domestiquée. Je dis « plus ou moins domestiquée » 
parce que nous avons quand même affaire à un système vivant dont, par 
conséquent, l’énergie ne saurait être complètement liée. Une liaison totale, en 
effet, signifierait la mort psychique. Le lien identificatoire signifie que chaque 
moi dit aux autres « nous sommes semblables ». La réunion en groupe des 
« moi » ayant un important trait commun, c’est un autre bon exemple de 
« couplage structurel » : le trait commun est semblable à un fil qui les relie entre 
eux (couplage) et qui donne ainsi lieu à une nouvelle structure (le groupe). Le 
couplage structurel est donc, dans ce cas, constitué par le lien érotique/
identificatoire – c'est-à-dire fait d’un Sexuel atténué, voire, selon Freud, 
« désexualisé ». 

*

[Note  en passant.]

Il est intéressant de rappeler que cela concorde avec la conception du neurophysiologiste 
W.J. Freeman qui observe, au plan cérébral, un « fossé solipsiste » propre à chaque sujet dans 
sa perception du monde environnant. Devant ce constat, Freeman se pose aussi la question 
suivante : comment alors la communication est-elle possible, comment une compréhension du 
monde humain environnant est-elle réalisable ? Sa réponse ne suit pas un chemin direct. Pour 
Freeman, tout nouvel apprentissage, toute nouvelle compréhension nécessite d’abord un 
« désapprentissage » (« unlearning »), c'est-à-dire qu’il faut d’abord défaire les constructions 
existantes avant de pouvoir en faire de nouvelles. Cette notion est essentielle selon lui, et cela 
ne nous contrariera pas, nous qui, par l’analyse, procédons quotidiennement à la 
déconstruction de ce que nos analysants portent en eux afin qu’ils puissent reconstruire 
autrement. Chose encore plus frappante encore, pour cet « unlearning » (dont je rappelle que 
Freeman l’étudie au plan strictement cérébral, physiologique), eh bien, dit-il, les cerveaux ont 
besoin de… sexe ! De sexe, c'est-à-dire – puisque nous Freeman parle en biologiste – 
d’activité sexuelle, avec sa cohorte d’événements hormonaux. La décharge hormonale 
orgasmique est un exemple. Un autre exemple concerne ce qui se produit quand un animal 
comme la brebis met bas, et qui efface chez elle la mémoire des portées précédentes, 
permettant la création de liens avec la nouvelle portée... Nous sommes ici, rappelons-le, dans 
le domaine de la neurophysiologie. [3. W.J. Freeman, Societies of Brains. A study in the 



neuroscience of love and hate. Hillsdale N.J. Lawrence Erlbaum, 1995.] Dans le domaine 
social, il est clair qu’il s’agit d’un sexuel nécessairement « inhibé quant au but », selon 
l’expression de Freud, sans quoi il n’y aurait pas de durabilité du lien social. En effet, sans 
prétendre à une quelconque correspondance harmonieuse entre la neurophysiologie cérébrale 
et la psychologie de masse, il est tout de même intéressant de noter que pour Freud, ce qui 
tient la masse ensemble, à l’opposé d’un lien sous-tendu par la raison ou la pensée critique, 
c’est le lien sexuel, mais atténué. Poursuivant le parallèle avec Freeman, on peut avancer que 
l’adhésion à un groupe, surtout si ce groupe prétend à une forte homogénéité, passe en effet 
par une sorte de « désapprentissage » au point d’exiger de l’adhérent qu’il renonce à plusieurs 
aspects de sa vie antérieure : les rites initiatiques dans certains groupes ou sociétés 
s’accompagnent parfois même d’un changement de nom (pensons aux conversions religieuses, 
aux « born again », au baptême chrétien: p. ex. Saul de Tarse s’appellera Paul après sa 
conversion…). [4. Il n’empêche que la nature érotique du lien au groupe – ordinairement 
inhibée, atténuée – se révèle parfois bruyamment… sexuelle tout court, faisant éruption en des 
pratiques carrément orgiaques au sein de certaines sectes. Tou comme les rites carnavalesques 
qui se produisent dans toutes les sociétés, il s’agit là d’une surchauffe temporaire des liens au 
sein du groupe, un « désapprentissage » bientôt suivi d’une re-consolidation des liens.]

*

Avec ce détour par le lien érotique qui assure la formation d’un groupe, 
nous sommes amenés à nous demander si dans la formation d’un groupe le 
solipsisme a été aboli. Je ne crois pas, pour au moins une raison :  c’est que rien 
ne nous permet d’affirmer que, dans un même groupe, les identifications à 
l’œuvre chez le sujet A sont exactement les mêmes que celles du sujet B. Même 
une enquête sociologique minutieuse manquerait à assurer que sous les mêmes 
mots logent des conceptions identiques d’un individu à l’autre. L’invérifiabilité 
(ou la non-falsifiabilité) fondamentale de ce qui est subjectif frustre toute 
tentative de connaître objectivement les identifications en question. La formation 
de factions, avec leurs luttes parfois fratricides, au sein d’un groupe arborant 
pourtant la même « philosophie » officielle, est une des conséquences de cette 
invérifiabilité. Les dénonciations et condamnations pour hérésie, pour 
révisionnisme ou déviationnisme au sein d’églises, de partis politiques (ou même, 
hélas!, d’associations de psychanalystes) – ayant souvent des conséquences 
graves –, les dogmatismes qui en sont la source, montrent bien que la cohésion 
d’un groupe ne repose pas sur des arguments vérifiables par une quelconque 
méthode « objective ». Les luttes intestines sont en définitive des luttes entre des 
subjectivités assemblées en sous-groupes où le « lien érotique » est plus fort que 



celui qui régit le rapport au groupe plus large. 

*

Mais on peut pousser un peu plus loin la réflexion sur le lien érotique au 
sein du groupe si, dans la ligne de pensée de Luhmann, nous considérons qu’un 
groupe n’est pas composé par des individus assemblés. Cela, parce que le groupe 
est lui-même un organisme vivant, de nature autopoïétique, ayant ses propres 
lois de fonctionnement, et que, vus sous cet angle, les individus qui s’en 
réclament font partie de… l’environnement du groupe ! Ainsi, pour Luhmann la 
société n’est pas composée d’une somme d’individus… Elle est un système 
autonome auquel des individus (ou mieux: des systèmes individuels) se 
connectent dans un rapport système/environnement. Ce qui les connecte, c’est 
leur rapport à la communication, à la construction du sens. On obtient alors ceci: 
le système appelé société est organisé autour d’un certain nombre de postulats; 
les individus qui s’en réclament doivent pourtant interpréter chacun pour soi ces 
postulats, les adopter chacun à sa façon, sans jamais pouvoir prétendre à un 
rapport vraiment identique entre chacun d’eux et le système social. Que devient 
alors lien érotique qui, selon Freud, cimente l’organisation des groupes?

En tentant de nous approcher d’une réponse à cette question, rappelons 
qu’il s’agit toujours d’un lien où le mot « érotique » désigne un sexuel inhibé, 
atténué. Le groupe, ou la société dans son ensemble, en tant que société 
organisée, productrice de culture, repose nécessairement, selon Freud, sur un 
« renoncement pulsionnel ».  Le Sexuel doit donc être désexualisé pour pouvoir 
contribuer à ce lien qu’il appelle « identification ». Remarquons au passage la 
proximité de l’approche freudienne de la psychologie de masse avec la pensée 
systémique de Luhmann: dans Psychologie des masses et analyse du moi, Freud ne 
prétend pas faire une « psychanalyse des masses » ; il s’en tient, en ce qui les 
concerne, au mot « psychologie », réservant le mot « analyse » au moi seulement. 
Cette analyse (décomposition) du moi, c’est ce qui est rendu possible par les 
modifications qu’entraine l’examen du moi individuel dans son rapport avec la 
masse ou le groupe. Il ne s’agit donc pas d’étudier l’individu comme 
« composante » d’un groupe, mais de considérer ce qui se passe dans le système 



appelé « moi » quand celui-ci est en rapport avec le système appelé « groupe ». 
Dans le langage des systèmes autopoïétiques, il s’agit de décrire les effets du 
couplage structurel entre individu et groupe sur un de ces deux systèmes, le moi. 
C’est cela qui intéresse avant tout Freud. Ce qui ne l’empêche pas de décrire le 
comportement des masses elles-mêmes. Mais on voit bien que même dans ce cas, 
et même sur la seule base des descriptions de Gustave Le Bon, la masse est 
considérée non comme une somme d’individus, mais comme une unité ayant ses 
propres lois internes. Encore faut-il distinguer entre diverses sortes de  masses, 
foules ou groupes. Ainsi, une masse spontanée et temporaire, sans leader, ne 
fonctionne pas comme comme une masse avec leader, et encore moins comme un 
groupe organisé avec des statuts, un organigramme et des règles de délibération. 
À mesure qu’on avance de la masse informe à la société organisée, l’aspect 
« système » devient plus évident. Néanmoins, même une foule spontanée a son 
« individualité », si l’on peut dire, et se comporte en organisme unique, 
autonome. La description par Émile Zola des masses de mineurs en grève dans 
Germinal m’est venue en mémoire :

« ... les hommes déboulèrent ensuite, deux mille furieux, des galibots, des 
haveurs, des raccommodeurs, une masse compacte qui roulait d'un seul bloc, 
serrée, confondue, au point qu'on ne distinguait ni les culottes déteintes, ni les 
tricots de laine en loques, effacés dans la même uniformité terreuse. Les yeux 
brûlaient, on voyait seulement les trous des bouches noires, chantant La 
Marseillaise, dont les strophes se perdaient en un mugissement confus, 
accompagné par le claquement des sabots sur la terre dure. Au-dessus des têtes, 
parmi le hérissement des barres de fer, une hache passa, portée toute droite; et 
cette hache unique, qui était comme l'étendard de la bande, avait, dans le ciel 
clair, le profil aigu d'un couperet de guillotine. » [5. Émile Zola, Germinal, 
Édition « Le livre de poche », p. 333-334.]

Demandons-nous à présent, au vu du solipsisme, par quel moyen peut se 
maintenir le « trait commun » identificatoire, le lien érotique. Comment des 
sujets solipsistes, mais se réclamant d’un même groupe, peuvent-ils avoir ne 
serait-ce que l’impression d’être partie prenante d’une même entité ? La réponse, 



je crois, se trouve du côté sémiotique, ou si l’on préfère, du côté de la 
communication, du langage au sens large. Les sujets individuels utiliseront en 
effet les mêmes signes, les mêmes codes; ils se reconnaîtront entre eux par ces signes, 
ils en feront leur étendard. La hache, dans le passage cité de Germinal, est un 
exemple. Et nous voyons que Zola ne parle pas de celui qui la porte. C’est la 
hache qui passe, comme par elle-même. La notion d’étendard nous intéresse à plus 
d’un titre. On peut la rapprocher de celle d’emblème. Une foule porte (ou est 
portée par) un étendard comme « signe de ralliement » (Le petit Robert); un 
individu, lui, a pour équivalent un emblème ou une insigne.

Piera Aulagnier utilise le terme d’emblème pour nommer les repères 
identificatoires. Elle écrit:

« La valeur et la fonction identificatoire de ces emblèmes requièrent le 
consensus de l’ensemble ou du sous-ensemble auquel appartient le sujet. La 
valorisation de l’emblème par le seul sujet dépossède, dans ce cas, l’emblème de 
sa valeur de repère identificatoire. [...] Nous dirons que le registre imaginaire 
définit l’ensemble des énoncés ayant la fonction d’emblèmes identificatoires et 
l’image spéculaire qui doit leur servir de point d’ancrage. » (V.I. p. 211.)

D’une part, donc, les emblèmes en question sont de l’ordre de l’imaginaire et 
d’autre part leur point d’ancrage est l’image spéculaire. Nous sommes donc on 
ne peut plus clairement dans le domaine du narcissisme et ses rapports avec les 
fonctio, à un ensemble ou sous-ensemble (société, groupe, famille). Aulagnier 
parle ici de la constitution de l’identité plus ou moins stabilisée du sujet 
individuel au sein de son groupe d’appartenancens d’identification qui servent à 
signifier l’appartenance [6. Le terme d’appartenance étant lui-même du registre 
imaginaire, puisque, comme indiqué précédemment, du point de vue du modèle 
autopoïétique, le groupe n’est pas composé d’individus.] :

« Ces emblèmes se présentent au Je comme identiques à ses “avoirs”: 



“avoirs”, à leur tour, définis par le message qui, à partir d’eux, revient au sujet 
pour lui dire “qui” il est. Être pareil à l’image qu’admire le regard des autres, ou 
être pareil à l’image qu’admire le regard de ceux que le Je admire sont les deux 
formulations qu’emprunte le vœu narcissique dans le champ de l’identification. » 
(ibid.)

On conçoit bien, par ces remarques, toute l’importance de ces repères 
imaginaires pour la constitution du Je au sein du groupe ou famille d’origine. 
Mais on imagine ensuite combien l’engagement dans des ensembles plus 
transitoires (parti politique, groupe religieux, par exemple) peut s’avérer fragile 
et donner lieu à des vacillements aussitôt que se profile une crise de confiance 
dans la capacité de ces groupes de confirmer la valeur de leurs emblèmes 
identificatoires. La subjectivité se révèle alors dans sa dimension d’invérifiabilité, 
dans la mesure où la vérification ne tient après tout qu’à un consensus qui n’a de 
validation que conventionnelle. Pourtant, ce genre d’adhésion est  de nature à 
créer des groupes et des mouvements qui font ou changent l’Histoire, alors 
même que leurs fondements matériels (économiques, de survie) auraient pu 
prendre bien des formes variées.

*

 Même si l’interprétation intime, subjective des signes de ralliement varie d’un 
sujet  à l’autre, il reste que la perception d’un même élément de l’environnement 
se reflète – comme Freeman l’a démontré à sa façon – dans un « noyau » 
perceptif commun entouré d’un halo variable. Observation à nouveau très 
parlante pour tout lecteur du Projet  de Freud, où celui-ci décrit un « complexe 
de perception » constitué d’une partie constante (la Chose, das Ding) et d’une 
partie variable (les attributs ou le prédicat).

 

Si on revient aux membres d’un groupe, on ne peut donc jamais savoir 
exactement de quoi est faite leur version subjective des emblèmes qui servent à 



l’identification, ce qu’ils ont investi selon l’Éros, mais la référence commune à 
des signes extérieurs – des signes qui circulent entre les membres, des mots 
d’ordre qui peuvent être repris par chacun et propagés aux autres – nous permet 
de comprendre que, malgré les malentendus inévitables, ils croient légitimement 
parler de la même chose. Les problèmes commencent quand les individus 
ignorent ou nient l’existence de ces possibles malentendus. Ce n’est  pas un 
hasard si la cohésion d’un groupe se soutient de la circulation d’énoncés, 
d’opinions, de slogans, de mots à la mode, de tendances propagées par les 
institutions diverses, dont il importe peu qu’ils peuvent changer avec le temps, 
pourvu qu’ils soient repris par une majorité ou une part du groupe suffisante 
pour faire pression et entraîner les autres à y croire également. Le verbe croire est 
ici utilisé exprès, puisque l’adhésion à un groupe est synonyme de la croyance à un 
même idéal, à une même cause. Cette croyance est à la base de l’illusion groupale, 
mais il convient de souligner que les effets de cette illusion ne sont pas, eux, 
illusoires.

Le recours aux signes est essentiel, puisque, comme indiqué, ces signes 
(indices, icônes et symboles, selon la trilogie de Peirce) procurent à la communauté 
des subjectivités une base apparemment vérifiable. Mais l’usage de ces signes 
n’échappe pas au problème de l’invérifiabilité quant au fait de savoir si deux 
usagers entendent la même chose dans un signe identique. Pour prendre un 
exemple simple: en opposition à un régime autoritaire, le mot « liberté » peut 
mobiliser de larges masses dans un combat commun, mais on réalisera après 
coup que pour les uns il s’agissait de la liberté d’entreprendre, pour d’autres de 
la liberté politique (qui peut viser à limiter la liberté d’entreprendre), pour 
d’autres encore de la liberté sexuelle, ou de l’absence de toute contrainte sociale 
etc. Cette polysémie est un fait banal, mais ce fait concerne tout particulièrement 
les psychanalystes au travail, dans la mesure où il rappelle l’inévitabilité (ainsi 
que l’utilité, mais ce sera à discuter une autre fois) du malentendu en analyse. Ce 
fait inévitable en analyse devrait orienter notre attitude quant aux 
interprétations et aux constructions faites en cours de séance. En effet, le « fossé 
solipsiste » n’existe-t-il pas aussi entre analyste et patient ? Comment prétendre 
alors que ce que l’analyste entend de son patient, ou ce qu’il dit à celui-ci, 
pourraient avoir une correspondance exacte et vérifiable ? Freud, dans son texte 



de 1937, avait bien indiqué que l’accord ou le désaccord explicite entre analyste 
et analysant n’avait aucune valeur de preuve.

La finalité d’une analyse serait-elle donc d’atteindre simplement une sorte 
d’adhésion consensuelle, d’établir une narration plausible de l’histoire de 
l’analysant et de ses achoppements? Dans le texte de 1937, Freud semble aller 
dans ce sens, si l’on se fie à l’exemple qu’il donne lui-même d’une construction:

« Jusqu’à votre enième année vous vous êtes considéré comme le possesseur 
absolu et unique de votre mère; à ce moment-là, un deuxième enfant est arrivé et 
avec lui une forte déception. Votre mère vous a quitté quelque temps et, même 
après, elle ne s’est plus consacrée à vous exclusivement. Vos sentiments envers 
votre mère devinrent ambivalents, votre père acquit une nouvelle signification 
pour vous, et caetera. » (OCP,  vol. XX, p. 65.)

Mais il faut noter que, dès la phrase suivante, il qualifie les constructions de 
« travail préliminaire » et qu’il dira plus loin que la construction isolée n’est 
« rien d’autre qu’une supposition qui attend examen, confirmation ou rejet. » (p. 
69); plus loin encore: « La voie qui part de la construction de l’analyste devrait se 
terminer dans le souvenir chez l’analysé » (ibid.) à quoi il précise aussitôt : « elle 
ne va pas toujours aussi loin. » Freud dit alors que souvent on doit se contenter 
des constructions avancées par l’analyste mais que si l’analyse est bien conduite 
il résultera chez le patient « une conviction assurée de la vérité de la 
construction, ce qui du point de vue thérapeutique a le même effet qu’un 
souvenir recouvré » (p. 69-70).

L’explication que donne alors Freud n’est simple qu’en apparence et 
suppose que l’on ait examiné un certain nombre d’autres prémisses, par exemple 
celle concernant l’effet thérapeutique du soi-disant « souvenir recouvré ». Cela 
parce que Freud a déjà examiné ce problème plus de vingt ans auparavant et 
qu’une lecture d’autres écrits  – notamment: «  Sur les souvenirs de couverture » 



(1899) ou « Remémoration, répétition, perlaboration » (1914) – nous laisse 
interrogatifs devant la notion de « souvenir recouvré ». Cette question 
demanderait une longue digression par rapport à notre propos. Je la soulève 
pour attirer notre attention sur le problème suivant, dont Freud n’ignorait pas 
l’importance: le couple analytique peut tout à fait se comporter comme une 
« foule à deux », et toute la question est alors de comment éviter cet aspect de 
« psychologie de masse » pouvant surgir au sein même d’une entreprise censée 
nous dégager d’un tel effet.

La fin de l’article de 1937 que je viens de citer nous donne cependant le 
sentiment que Freud n’est pas dupe du danger des constructions qui se 
substituent au souvenir; ni peut-être de la signification de l’expression « souvenir 
recouvré ». Son propos se tourne en effet vers une sorte de souvenir qui a toutes 
les allures d’une hallucination, chez des sujets qui ne sont, dit-il, certainement 
pas psychotiques. Ce qui relance, selon moi, toute la question des fondements et 
des possibilités de l’expérience analytique, autrement dit de ce qu’est un 
véritable facteur mutatif dans l’analyse, et dont il n’est pas sûr que ce soit 
l’interprétation ou la construction en elles-mêmes, mais bien leurs soubassements 
économiques.

Le point de vue économique, l’aspect quantitatif, tout cela concerne la 
distribution de la libido, mais ce terme, que Freud utilise déjà en 1892, dans sa 
correspondance avec Fliess (cf. le « manuscrit K »), peut aussi se comprendre 
comme l’énergie impliquée dans la notion de pulsion, et l’on peut aussi la 
considérer impliquée dans la notion d’investissement, notion vers laquelle nous 
allons maintenant nous tourner.

NOTES


