Date : 2020-03-16 14:06
Sujet:  34- Pour visualiser la cléture ptolémaique du moi et la cléture
opérationnelle de la psyché.

En présentant les questions de métapsychologie A travers le modele des systémes
vivants autopoiétiques avec leurs clétures opérationnelles respectives, on
pourrait sembler parvenir a une difficulté. Ainsi, nous posons que l'organisme
vivant qu’est le corps humain, dans son aspect purement somatique, est un
systéme autopoiétique possédant une cléture opérationnelle : 'enveloppe qu’est
la peau, par exemple. Mais nous avons vu aussi qu'un systéme peut représenter
I’environnement pour un autre systéme. De sorte que le soma peut étre

COI‘ISidéI‘é comme l’environnement du systéme psychique dans son ensemble.

Nota bene — Pour éviter tout malentendu, notons que le rapport entre un
systéme et son environnement n’est pas un rapport de contenant A contenu. Un
systéme peut étre un environnement pour un autre systéme et vice-versa. La
représentation graphique ne devrait donc pas nous induire & penser en termes de
contenant-contenu, méme sl nous employons des cercles insérés dans des cercles

plus grands.

Mais alors, demandera-t—on, quel est le sens de ces cercles et de leurs
emboitements? Pourquoi représenter les choses ainsi?

Ma réponse, c’est que nous sommes nécessairement dans le domaine de
I'analogie et que, d'un point de vue que je dirais « naif », le monde extérieur
semble en effet contenir le corps-soma et celui-ci contenir le corps-psyché, qui a
son tour contient le moi... Ce sont 12 des exemples de ce que Arendt, citant
Kant[1. Hannah Arendt, The Life of the Mind, Harcourt, Brace & Co. 1978, pp.
38-39.], appelle les « semblants naturels et inévitables », qui persistent méme
lorsque la raison critique a compris qu'ils ne reflétent pas les faits réels. Ainsi, on
a beau savoir que le soleil ne se « couche » pas vraiment, I'illusion visuelle du



coucher de soleil est insurmontable. Dés lors, nous ne demanderons en personne
de dire, devant un beau coucher de soleil,: « As-tu vu le magnifique effet visuel
de la rotation de la terre sur son axe ?». De la méme fagon, nous sommes portés
a dire que nous avons des idées danv la téte, mais nous savons bien qu’aucune
dissection ne trouvera jamais une idée a I'intérieur de la boite cranienne... et que
la pensée est « incarnée » dans le sens ou elle n’engage pas que le cerveau, mais
le corps tout entier avec les différents sens. Mais tout comme pour le coucher du
soleil,, nous ne nous en voudrons pas de continuer a visualiser la psyché comme
étant « dans » le soma, et celui-ci « dans » le monde etc. Il faudra cependant se
rappeler de temps & autre que ce sont 12 des raccourcis de la pensée, commodes
pour représenter de maniére simple des faits beaucoup plus abstraits et

complexes.

Nous aurions donc, & premiére vue, une sorte d’emboitement semblable a ceci:



Psyché

Corps (soma)

Monde environnant

Figure 1

Dans ce schéma, le systéme du corps somatique a pour environnement le monde
environnant. Mais 4 son tour il constitue I'environnement pour le systéme
psychique dans son ensemble (la psyché-corps, pour étre plus exact), qui lui-
méme devient |'environnement immédiat du systéme qui s’est différencié en son

sein, c'est-a-dire le moi.

Mais on voit tout de suite une contradiction apparaitre: le moi se retrouverait au centre
d’une série d’emboitements et donc au point le plus éloigné possible d'un contact
avec le monde environnant. Or nous disons, depuis Freud, que le moi est un étre
de surface, s’étant différencié du ¢a de par son contact avec le monde
environnant, et que ce mol est lié intimement a la fonction de perception-
conscience. D’autre part, toujours selon Freud, le moi est avant tout un mot
corporel. Dans notre diagramme, le mo1 semblerait au contraire plutét isolé et
loin du monde extérieur; sa cléture ptolémaique se ferait essentiellement par



rapport a la psyché, loin du soma et du monde extérieur. ... Nous avons donc un
probléme A résoudre!

Comment concilier la conception freudienne du moi — que nous partageons —
avec les rapports systéme/environnement propres au modele autopoiétique qui
semblent s’'emboiter les un dans les autres ?

La solution est en fait assez simple et en toute concordance avec la pensée de
Freud qui nous enseigne que « psyché est corporelle » et que « le moi est avant
tout un moi corporel ». Il s’agit simplement, nous inspirant de Jean Laplanche
(voir plus loin), de ne pas concevoir les divers emboitements comme étant
concentriques (figure 1 ci-dessus), mais de les poser plutét comme tangentiels,
comme illustré dans la figure 2:

Monde
environnant

Corps (soma)

Figure 2

Dans cette figure, je n’al pas tracé le cercle « monde environnant », mais |'ai
seulement indiqué comme faisant face aux systémes emboités soma-psyché-moi.
On verra bientdt pourquoi. Le point de tangence, celui ou tous les cercles se
touchent, c’est le point ol le monde extérieur et 'appareil de perception-
conscience interagissent, de sorte que le moi et la psyché sont bien ancrés dans le



corps sensitif et moteur, et celui-ci est bien en contact avec le monde extérieur.

Notons que ce deuxiéme diagramme représente I'état « achevé », c'est-a-dire
consécutif A la cléture opérationnelle (« ptolémaique ») du moi. Or, selon Freud
— et selon le modeéle transductif également —, il n’y a au début pas de moi
différencié de l'inconscient. C'est la perception, suivie de la transduction et ses
échecs qui donnent d'un c6té un moi et de 'autre un refoulé. Il nous faut donc

modéliser plus en détail cet aspect de la cléture opérationnelle.

Prenons pour commencer le seul diagramme représentant la psyché-corps:

Impact de
autre

Psyché-Corps

Figure 3

Dans cette figure, nous voyons un systéme pour le moment indifférencié exposé
a 'impact du monde extérieur en tant que celui-ci est surtout formé par 'autre
humain, et surtout sa part non-familiére, la chose. Pour le dire autrement encore,
'extérieur, le monde environnant qui compte, est constitué par du vexuel
étranger, qui constitue la part non traduisible, non assimilable du message de
I'autre. En effet, alors que pour un systéme considéré du point de vue
strictement biologique le monde environnant c’est le monde entier, voire



I'univers, pour 'humain en tant qu’objet de la psychanalyse, ce monde est
surtout composé des autres humains et en particulier de ceux qui nous sont
proches. C'est d’eux qu'émane ce qui est indiqué comme I'impact de I'autre.

Cet impact est par essence lraumaligue, c'est-a-dire que si nous recourons a une
troisiéme image pour représenter la chose visuellement, cet impact ouvre, au
moins temporairement, une bréche, une béance, dans le systéeme psyché—corps. Je
représente cette béance graphiquement pour les besoins de la cause, mais il vaut
la peine d’insister sur ceci que, en termes psychiques, il s’agit de la confrontation
a I'énigme véhiculée par le message de 'autre. La béance en question, c’est
essentiellement une béance de senv, la confrontation a 1'énigme radicale du Sexuel
qui crée une bréche dans la mutualité infans-adulte, mutualité plus ou moins
réussie en termes d’attachement.

Représentons donc cette bréche ainsi:

Impact de *
’autre

Psyché-Corps

Figure 4



La psyché-corps ainsi atteinte, ainsi « ébréchée », est toutefois un systéme vivant,
de sorte que ses mécanismes autopoiétiques d’auto-réparation — dans le cas
présent, mécanismes de tra(ns)duction, de création de sens — entrent aussitot en
action. Sans surprise, je fais donc appel ici & nouveau au mécanisme de
traduction/refoulement (cf. la lettre 52: chaque traduction a une face traductive
et une face refoulante). Ce mécanisme parviendra & maintenir le systéme avec sa
cléture opérationnelle, mais au prix d'une modification importante & l'interne:
une différenciation au sein de la psyché-corps entre d'une part un moi (fait de la
part réussie des traductions) et d’autre part un inconscient refoulé (restes non-
traduits) :

Ics-Refoulé

Psyché-Corps

Figure 5

Le moi se présentera ainsi comme ce sous-systéme au sein de la psyché-corps qui



vient en quelque sorte colmater la bréche due a l’impact de l'autre. Il le fera
d’autant mieux qu'il empruntera a I'image de 'autre le modeéle sur lequel il se
formera, en plus d’étre en partie « modelé », pour ainsi dire, par les effets de
l'identification primaire effectuée par cet autre. C'est ainsi que la cléture
opérationnelle constitutive du moi se trouvera a obturer la bréche traumatique
de la psyché entiere. Ce moi, que nous pouvons continuer & penser comme
ensemble « bien frayé » et ayant un effet d'inhibition, dés qu'l existe, se présente
a l'avant-plan de 'organisation psychique, avec le refoulé en arriére-plan, et
ignorant en général son ancrage corporel, du moins tant que les besoins vitaux
ne se font pas sentir. Mais comme on le voit, le moi reste un moi-corps, en
contact tant avec le soma (aspect purement anatomique du Corps) qu’avec le
monde extérieur. Mais ic1, nous modifions légérement la figure 2 pour préciser
que la naissance du mot signifie simultanément la naissance de 'inconscient

refoulé, marqué « Ics » dans la ﬁgure 6:

Monde
environnant

Impact de
Pautre

Figure 6

Dans ce modele — qui ne sert qu'a rendre présentable visuellement des processus



qui n’ont rien de visible — le moi se présente comme le premier point de contact
avec le monde extérieur, donc comme I'élément qui représente I'individu tout
entier et qui, tout tourné qu'il est vers le percu (ce qui inclut I'image de soi), peut
ignorer tant son ancrage somatique que sa place minoritaire dans la psyché
essentiellement inconsciente (le cercle représentant le moi dans ces figures
devrait en réalité étre beaucoup plus petit proportionnellement). Le moi finit
ainsl par se croire comme le tout de la personnalité psychique ou en tout cas
comme son centre. C'est en ce sens qu’on peut parler de cl6ture ptoléma’fque: le
moi se croit au centre du psychique tout comme la Terre (et les terriens) se
croyailent au centre du systéme solaire dans le modeéle astronomique de
Ptolémée. Cela jusqu’é ce que lapsus, actes manqués, réves et symptomes
viennent lui faire soupgonner qu'il y a « autre chose. C’est ce qui a amené Freud
a s'inscrire A la suite de Copernic!

Bien que ce ne soient 1a que des images servant d'illustration graphique a ce qui
n’est que processus et non structures, il reste que 'effort de nous représenter
visuellement les choses nous a alerté contre une possible méprise qui consisterait
a s'Imaginer un emboitement d’ensembles concentriques. Nous venons de voir
que pour rester conséquents avec la description verbale que nous faisons des
divers systémes (corps, psyché, moi...) et de leurs relations il nous a fallu
imaginer un rapport tangentiel entre les systémes emboités, par opposition & un
rapport concentrique. Chose intéressante, cette distribution tangentielle, ce point
ot les divers systémes se touchent, nous indique un fait qui est tout a fait
conséquent avec 1'idée que I'impact de I'autre s’exerce vimultanément sur tous les
systémes (sur le corps, sur la psyché inconsciente, sur le moi): autrement dit, 1l
n’y a pas de passage séquentiel de 'effet du monde extérieur.

Il y a lieu de pousser plus loin la réflexion sur cette relation « tangentielle ».
Précisons tout de suite qu’elle nous a été inspirée par des diagrammes analogues
introduits par Laplanche dans les volumes | et 111 de la série des Problématigues
puis repris dans ses Nouveaux fondements pour la psychanalyse. Ainsi, Laplanche
écrit-il:

« Corps, systéeme psychique, moi, sont dans une relation complexe qui ne saurait
: Y OSy! , :



étre tranchée par un “ou bien, ou bien”. On peut lire ces différents niveaux
emboités les uns dans les autres, chacun a l'image de l'autre, chacun reﬂect,
peut-&tre microcosme de 'autre. » [2. J. Laplanche, Problématigues, vol. 1,

L'angoisse, Paris, PUF, 1980, p. 223.]

On voit que déja, avec une expression comme « chacun microcosme de 'autre »,
on est dans un rapport systéme/environnement propre aux systémes
autopoiétiques. Et Laplanche poursuit:

« Nous sommes la dans le domaine de I'analogie, mais pourtant c’est un
emboftement qui n’est pas simple analogie. Le s_ystéme nerveux n’est pas
simplement un petit corps, il est une partie spécialisée du corps. Et le mo1
surtout, dans sa relation au corps, n’est pas cette image concentrée de la totalité,
ce reflet de la réalité qu'il voudrait étre ; le moi (il faut bien en parler comme d'un
personnage) se veut fonction de synthése. Mais il n’est que partie et cette
synthése qu'il veut opérer sans cesse par force, il l'opére aussi bien par exclusion
de ce qui refuse de se laisser englober, que par inclusion de ce qu'il peut
s’assimiler. Il exclut de lui tout ce qui est incapable de se plier a cette
“compulsion a la synthése” (le terme est de Freud), il exclut de lui, justement par
le refoulement, ce qu'il ne peut inclure dans sa totalité. » [3. 76:0.]

Ce rapport analogique, mais pas seulement analogique, ces inclusions et
exclusions, comment [se] les représenter? Laplanche poursuit:

« On a donc un emboitement de ces différents niveaux mais aussi, en certains
points, des sortes de coalescences. Ainsi, ce que Freud désigne comme “systéme
Perception-Conscience” doit étre congu comme situé a la périphérie, a la limite
aussi bien du corps que du moi. Ce qui nous invite & imaginer, simplement 2 titre
d’appuil temporaire, des sortes d’emboitements tangentiels. » [4. 76:0. italiques
ajoutés par mou. |



Diagramme de J. Laplanche

Ce rapport de tangentialité, qui se trouve donc a rendre compte d’ un rapport
d’analogie, mais est en méme temps plus qu'une analogie, nous aide A penser un
certain nombre de choses.

1- Tout d’abord, 1l nous fait faire I'économie du probléme « corps/esprit » ou

« corps/psyché ». Dans cette conception tangentielle, on n’a pas a se demander
comment la psyché «naft » du corps, tout simplement parce qu'il n’y a pas de

« naissance » de la psyché a partir du corps. L'organisme, ou si 'on préféere: I'étre
humain, est d’emblée bio-psychique, et rien n’atteint la psyché sans passer par le
systéme de perception—conscience qui esta la foia systéme par rapport au corps

biologique et systéme par rapport a la psyché.

2- Comme corollaire a cette premiére observation, se dissout également le
probléme de comment se produit I'étayage du sexuel sur I'auto-conservation. Le
point de tangence se trouve ici bien nommé, puisque c’est bien la ot le corps est
« touché », tant matériellement que métaphoriquement, que s’opére cette
tangence (« toucher » se dit tangere en latin). Ses divers systémes se touchent, et
les points ot se produit cette tangence sont aussi des points par ou il sont

touchés par l'impact de l'autre.



3- Ce point de tangence correspond a ce qui dans la théorie des systémes
autopoiétiques est appelé « couplage structurel ». En effet, si chaque ovale dans
le diagramme ci-dessus est, selon le mot de Laplanche, un microcosme pour
I'ovale plus petite qu’elle entoure, ce microcosme pourrait étre aussi nommé

« environnement » ; nous retrouvons la le rapport systéme/environnement dont
nous avons mentionné qu’il posséde des couplages structurels par lesquels une
certaine interaction est possible, puisque, bien que distincts, systéme et
environnement sont inséparables et, pourrait-on dire, ont besoin l'un de I'autre.
Le couplage structurel peut étre congu comme ce processus qui permet
|’établissement d'un rapport non destructeur entre systéeme et environnement.

4- Comme déja discuté au début de ce chapitre, la tangence nous dispense de
considérer 'emboltement comme un rapport de contenant A contenu. Rien, sinon
la commodité de I'analogie, ne nous oblige de représenter les cercles comme

« emboités ». Je pense ainsi & Lacan avec les trois anneaux — du Symbolique, de
I'Imaginaire et du Réel —, qui sont « noués » ensembles de sorte que si on ouvre
un des anneaux les deux autres sont dénoués automatiquement (c’est le « noeud
borroméen »). Est ainsi évitée |'analogie du contenant, mais ce n’est que pour la
remplacer par celle des noeuds borroméens dont tant d’éléves de Lacan se sont
échinés a étudier les propriétés comme si c’était la chose méme... Alors, analogie
pour analogie, je préfére celle qui nous rappelle que « psyché est corporelle; n’en
sait rien » [5. Frangoise Coblence, (2010) La vie d’ame. Psyché est corporelle. Req.

Frangaise de psychanalyse, vol. LXXIV,n°5.].

NOTES



