Date : 2019-08-17 11:01 )
Sujet: 29- L'ETRE EN QUESTION: PERCEPTION, SEDUCTION,
TRADUCTION

Lexpression « I'étre en question » ne vise pas ici une interrogation
philosophique sur I'étre. Elle désigne surtout un étre qui questionne, se
questionne et « J¢ remet en question »; poussant plus loin, on peut dire qu’est
ainsi remis en question le concept méme d’étre, mais n’ayant pas les compétences
voulues pour m’avancer sur ces aspects philosophiques, je soulignerai surtout
que dans |'expression « étre en question », c’est le « en question » qui est central.
Le mot « étre », pour sa part, désignera non une entité métaphysique, mais la vie
ps_ychique, le dydtéme vivant pdycérique, le réseau mnésique postulé par Freud dans
son Projet (voir le texte d'introduction au séminaire). On pourrait objecter
qu’avec « systéme vivant » on tombe, sinon dans 'essentialisme, du moins dans la
substance; en réponse a cela, je renvoie a la définition trés minimaliste que j’al
donnée du mot « systéme » dans le texte d'introduction, en me fondant sur la
théorie des systémes vivants autopoiétiques. Pour le dire en deux mots, il y a
systéme (et donc aussi environnement) dés qu'il y a une ligne, une limite qui
marque une différence. En poussant un peu plus loin la logique de ce mode de
penser, on trouve que ce qui est déterminant, c’est en fait la ligne de démarcation
elle-méme et non un ensemble qu’elle encerclerait dans un rapport contenant/
contenu... Nous aurons l'occasion de revenir sur cet aspect plus tard, puisque
j’ai l'intention de proposer, en parlant du moi, quelques idées sur la notion de
« surfaces ». Des surfaces, dirai-je tout de suite, dont il n'y a pas vraiment a se
demander s'll y a quelque chose « en dessous »... (& suivre).

A l'étre en question, on peut préter des questions assez élémentaires:
« Qu’est-ce qui se passe ? Qu'y a-t-1l ? Que me veut-on ? » En tenant compte de
la notion de trace mnésique, on voit que nous avons affaire au rapport entre le
psychique (qui est essentiellement mémoire) et I'appareil de perception-
conscience. Ce rapport serait donc a concevoir « en forme de question ». Qu’est-
ce a dire ?

Comme on sait, je me base volontiers sur la théorie de la séduction



généralisée de Laplanche qui se fonde sur la primauté de I'autre en
psychanalyse. Je dirais que la primauté de 'autre, cela met la psyché infantile
dans une position de réactivité A 'impact des « messages compromis » provenant
de cet autre. Ce mot de réactivité mérite qu’on le déplie un peu. Il renvoie & une
activité, mais une activité « en réponse a »... Laplanche considére en effet que
I’enfant est un étre en général actif (pensons aux « compétences » du nouveau-né
démontrées par Brazelton, Stern et d'autres), mais qu'il est cependant dans une
position de passivité pour ce qui concerne le sexuel (ou le Sexual, comme il 'appelle &
la fin de son ceuvre). La séduction généralisée résulte selon lui de ce décalage
entre |'adulte et 'enfant, puisque 'enfant est littéralement « sans paroles » (in2-
fans) devant l'excitation due au sexuel de I'autre. Mais ce mot de « passivité »
peut induire en erreur si on ne tient pas compte de la précision qu’apporte
Laplanche quant & son emploi. Il utilise le mot « passif » au sens que lui donnait
le philosophe Spinoza quand il qualifiait d’actif celui qui a des « idées adéquates »
et passtf celui qui n’a pas des idées adéquates. Or on peut avoir des « idées
adéquates » sur certains aspects de la relation a I'autre, mais pas sur certains
autres aspects. Ainsi, dans la relation d’attachement, on peut dire que |’enfant
acquiert avec le temps des « 1dées adéquates » sur tout ce qui concerne le vital : il
apprend vite & appeler quand il a faim, il devient compétent a téter, etc. Mais il
n’a pas d’« idées adéquates » en ce qui concerne le sexuel, c’est-a-dire la
dimension qui donne aux rapports avec l'autre une allure  la fois excitante et
énigmatique. Excitante parce que |’enfant est doué d'un corps excitable, érogéne.
Enigmatique, tout simplement parce que le sexuel qui « contamine » la relation
d’attachement est regu en I'absence de tout code pour l'interpréter, cela d’autant
plus qu'il est émis inconsciemment — et qu'il est donc énigmatique pour I'adulte
lui-méme. C'est dands ce rapport a l'énigme du vexuel qui compromet les messages des
adultes que réside la « passivité » de linfans. J'utilise pour ma part le mot

« réactivité » pour maintenir présente la notion que I'enfant deviendra tout de
méme actif face au sexuel, quoique dans un second temps, quand il devra bien
tenter de trouver des réponses a l’énigme du sexuel, puisque cette énigme le
taraude. Il faut en effet tenir compte du fait que nous ne parlons pas d'un
événement unique, mais de I'exposition répétée aux messages compromis, sous
diverses formes et sur une période assez longue de la petite enfance et au-dela ;
de sorte que la psyché ne saurait demeurer indifférente a cette dimension dont le
caractére énigmatique est déja apte a la rendre séduisante et séductrice.



Avec ce mot de réactivité, je ne crois pas contredire la théorie de Laplanche,
dans la mesure ol ce que je propose d’examiner, c’est 'autre face du processus
de séduction, ce qu’on pourrait appeler la prédisposition, ou mieux, la diponibilité
de la psyché infantile A étre séduite. L'autre mot que j'utilise volontiers, c’est
celui avancé par Lyotard: passcbilité. Linfans est disponible & étre séduit ou
mieux: passtble de véduction du fait 1- d'un corps-psyché excitable; 2- d'une
fonction traductive qui pourrait aussi bien s’appeler fonction « interrogative » ou

« questionnante ».

La notion de dwponibilité a la séduction évoque A son tour une notion
freudienne un peu négligée. Je parle de la notion de « complaisance somatique »
par laquelle Freud expliquait le choix d'une partie du corps pour la formation
d’un symptéme de conversion hystérique. Le terme de « complaisance » est
cependant une traduction insatisfaisante. Particuliérement intéressant est le
terme original allemand employé par Freud, qui est celui d’« Entgegenkommen ».
Traduit littéralement, il signifie le « venir a la rencontre », mais peut prendre le
sens de « faire une concession ». Pour Freud, le « choix » du symptéme de
conversion dépendait donc d'une prédisposition accidentelle de telle ou telle
partie du corps 2 « venir 2 la rencontre de » — & se préter opportunément a—,
concéder un instrument & — |'expression du conflit inconscient. Dans la théorie
de I'’hystérie, ce rapport est assez contingent, accidentel. Pour ma part, je reviens a
ce terme d’En(qegmkommen pour parler plutét d'un rapport nécessaire entre |'effet
séducteur de |'énigme sexuelle de I'autre (I'adulte) et la disposition de la psyché
enfantine & offrir, & concéder, pour ainsi dire, une structure d’accueil au message
compromis. La fonction traductive innée vient ainsi 4 la rencontre du message

énigmatique.

Le modéle traductdf

Dans le modele proposé par Freud dans sa lettre & Fliess du 6 décembre
1896 (lettre 112, anciennement désignée « lettre 52 »), il est question de
transcription ou de traduction des traces mnésiques laissées par la perception. Et
Freud précisera que ce qu’on appelle en clinique « refoulement » correspond a
un « refusement [ou défaut] de la traduction ». C’est l'origine de ce qu’on appelle
le « modele traductif » de 'appareil psychique, modéle important en ce qu'il rend
compte du refoulement d'une fagon beaucoup plus dynamique que I'image



mécanique suggérée d’habitude par le mot « refoulement ». Le modéle s’acquitte
aussi d'une autre tache, soit celle d’expliquer comment opére l'aprés-coup, puisque
toute nouvelle traduction, échecs inclus, signifie une attribution de sens apreés
coup, qui peut agir en direction temporelle opposée, c'est-a-dire remanier les
sens préexistants et leur faire acquérir une nouvelle capacité d’action, p. ex. une
valeur traumatique, ou au contraire un désamorgage de cette valeur traumatique
Ce modele a en outre l’avantage, et ce n'est pas le moindre, de se centrer sur le
rapport perception/mémoire et donc de tenir compte 2 la fois de I'extérieur du
systéme psychique (via la perception) et de l'intérieur (via les traces mnésiques).
Pour Laplanche, qui a repris et développé ce modele, nous avons la ce qu'il faut
pour décrire le refoulement originaire, c'est-a-dire la scission primordiale de
I'appareil psychique corrélative de la naissance simultanée du moi (c6té réussi de
la traduction) et de l'inconscient refoulé (c6té échoué de la traduction).

Je souhaite cependant m’attarder un peu plus longuement au schéma
proposé par Freud et au commentaire qu'il en fait, parce que je crois qu'il y a
lieu de raffiner davantage notre compréhension du modeéle. Voici les deux pages
ou 1l est question de cela:

On notera que Freud dit que le Spe, c'est-a-dire le « signe de perception »,
correspond a la premiére inscription des perceptions, « tout a fait incapable de
conscience » (bas de la p. 264) alors que les traces /cs et Pes sont respectivement
la deuxiéme et troisiéme inscription. Il est aussi remarquable que Freud emploie
les mots « réordonnancement » et « retranscription » et finalement « traduction »,
seulement & propos de ces inscriptions /es et Pes, aussi appelées traces mnésigues.
Remarquons cependant qu'il ne dit rien du passage de la perception (Pc) a la premiére
tnscription, soit le Spe (signe de perception). Or j attire |'attention sur cette premiére
Inscription parce que justement, 1l ne peut pas s’agir 1a de transcription (puisque
c’est une premiére inscription) et encore moins de traduction: le signe de
perception c’est 12 d’abord pour dire « you ve got mail », mais sans rien dire du
contenu du message[l. On peut dire que cela correspond a ce que Freud avait
postulé dans le Projet en tant que neurones w (oméga), dont la fonction était de
simplement signaler qu'il y a eu perception.]. En effet, une traduction opére



entre deux langues (traduction inter-linguistique) ou entre deux ensembles de
signes (traduction inter-sémiotique). De quoi s’agit-il alors dans la premiére
inscription? On peut banalement se contenter de ce dernier mot, « inscription »,
mais il faut dans ce cas se demander comment cela s’inscrit, tout en évitant de
postuler un « scribe » qui inscrirait le percu tel quel ou suivant un code fourni
d’avance. Le pergu, en effet, ne nous arrive pas d’emblée avec ce qu'll faut pour
que nous |'enregistrions de maniére utilisable. De quoi s’agit-1l donc quand nous
parlons d'inscription ? Qu’est-ce qui est ainsi « inscrit » ? Est-ce que ce qui
s'Inscrit a été transmis dans une forme préétablie et préte a |'usage ?

Un indice de ce qu’en pense Freud nous vient du fait quil dit que le produit
de cette premiére inscription, le Spc ou signe de perception, est « tout a fait
incapable de conscience ». Le signe de perception devra donc étre soumis a un
travail, & une retranscription et une traduction avant de parvenir au dernier
mode d’enregistrement, « Consc. », la conscience. Qui plus est, ce travail peut
échouer en partie, et cet échec correspond a ce que nous appelons
« refoulement ». C’est |4 le sens de ce diagramme et de ces deux pages. Mais si
tout ce travail est nécessaire une fois la premiére inscription acquise, nous
n’avons toujours rien sur les modalités de cette inscription. Comment
I'inscription rend-elle le signe de perception apte a étre transcrit, traduit et en
partie refoulé ? Et d’abord qu’est-ce donc qui est pergu et doit étre traduit ?

S’il s’agit de la perception des objets vitaux qui s’offrent aux organes des
sens, 1l n’est pas douteux que I'évolution s’est chargée d’équiper 'organisme de
ce qu'll faut pour « comprendre » assez vite. Il y a, comme nous savons, des
montages instinctuels innés qui, bien que relativement déficients, orientent
néanmoins un nouveau-né vers des « valeurs » significatives: le son de la voix de
la mére, le sein & téter etc. Ces perceptions s'inscrivent dans la durée en donnant
lieu & un processus d’ajustement mutuel entre I'enfant et ceux qui en ont soin:
c’est ce qu’on étudie sous le nom d’attachement. Mais si on ne retenait que cet
aspect des choses, on diviserait artificiellement le domaine de |'expérience pour
ne privilégier que I'aspect biologique, ou mieux éthologigue, dans le sens ou, sur ce
plan, les comportements humains ne différent pas beaucoup des comportements
des autres mammiféres. Les sons, les gestes, les parfums, le tonus musculaire...
tout ce qui accompagne ce que Freud appelle I'expérience de satisfaction des
besoins vitaux, s'inscrit comme frayage, c'est-a-dire interconnexion durable des



traces laissées par leur perception, traces durables parce que facilement
compréhensibles, puisque produits d'une longue évolution de 'espece. Cest le
coté par lequel on peut dire qu’on arrive « tout équipé » pour entrer en relation.
Clest de ce c6té que s'amorce |'organisation objective d'un « moi », par contraste
avec un fond psychique indifférencié.

Cependant, I'évolution humaine semble avoir pris un curieux détour,
causant un long retard (par comparaison aux autres espéces) avant que n’arrive
I'autonomie pour la survie, et un retard encore plus grand dans la survenue de la
maturité sexuelle (puberté).Ce retard chez le petit humain n’empéche toutefois
pas qu'll soit exposé dés le début au sexuel des adultes qui en prennent soin,
d’autant plus que les corps érogénes, tant de I'infans que des adultes, sont
engagés dans la situation d’ensemble. La description purement éthologique est
donc insuffisante du fait de ne pas tenir compte de cette particularité humaine.
Les adultes sont porteurs de désirs et de fantasmes sexuels qui — le plus souvent
inconsciemment — « colorent » leurs échanges ordinaires avec I'enfant. Cette
« coloration » constitue pour la ps_yché de I'enfant un « surplus », UN « eXCes »
dans la communication pour lequel il n’y a pas de code traductif, puisque fait
défaut le « vocabulaire sexuel ». Mais notons maintenant que les soins eux-mémes
avec tout ce qui les accompagnent (mots, gestes, sourires, chant.. ) offrent a
I'enfant des formes linguistiques et autres par lesquels il pourra progressivement
se « bricoler » un sens au sujet de ce surplus. C'est ainsi qu'il se formera des
théories sexuelles qu’on dit infantiles et dont on ne sera pas surpris de voir
qu’elles utilisent les formes mémes pergues lors des échanges d’ordre vital
(théories sexuelles orales, anales, phalliques etc.) Mais notons que cela ne
constitue pas véritablement une traduction, puisque s'il y a bien un « langage »
utilisé par I'enfant, ce langage n’a pas de correspondant (ni linguistique ni
sémiotique) dans 'exceés, dans la quantité d’excitation véhiculée par les
« messages » des adultes.

Le sexuel & quoi est confrontée la psyché de 'infans lui arrive en effet sous
une forme désymbolisée : c’est un vignifiant, mais seulement dans le sens de
« signifier A » et non dans celui de « signifier que », de sorte qu'il y a bien vigre,
mais 'enfant ne peut savoir signe de quoi; il n’y a donc pas de traduction au sens
strict. Ce qui arrive au pdle de la perception de l'infans est pour la psyché de ce
dernier totalement hétérogéne, d’autant plus que, comme déja dit, I'émetteur lui-



méme n’est pas au fait de ce qu'il émet. Pourtant, la psyché de I'infans est
affectée par I'arrivée de cette « chose » puisque celle-ci voyage au sein de
messages tout A fait essentiels pour lui; des messages qui concernent le soin,
I’amour tendre, 'attachement et donc, & terme, la survie. La psyché du récepteur
ne peut tout simplement pas ignorer ces messages ni par conséquent le surplus,
I'exceés qu'ils véhiculent. Cet exces est d’autant plus difficile & ignorer qu'il fait
saillie, qu'il se détache en tant que probléme a résoudre sur le fond de ce qui
devient rapidement la routine des soins quotidiens. Le seul A« est que, comme
déja dit, I'infans ne dispose pas des « codes », du vocabulaire qui lui permettrait
de se faire un compte-rendu « adéquat » de ce & quoi il est exposé, de ce qui ainsi
I'excite. Que peut-il donc faire dans ce cas, sinon « bricoler » du sens avec les
moyens dont il dispose, c'est-a-dire avec les termes qui sont ceux des messages
dont il a la compréhension, le vocabulaire de la part relativement bien adaptée de
l'interaction avec les adultes. [2. Reste A expliquer comment & partir de ces
formes bien adaptées |'enfant construira néanmoins des théories vexuelles
infantiles. Notons tout de suite qu'il ne produit pas gue des théories sexuelles.
Lenfant théorise comme 'adulte et A propos de tout: une théorie est apreés tout
une facon de relier entre eux de maniére cohérente une grand nombre de faits.]

On se souviendra que Ferenczi a tenté une théorisation a ce sujet en parlant
de « confusion de langues entre les adultes et 'enfant ». Bien que son article se
soit limité aux cas d’abus pathologiques, et bien qu'il parle de « langues », on voit
bien qu'll a saisi que la langue passionnelle des adultes est intraduisible dans la
« langue tendre » de I'enfant. Il y a « confusion » parce qu'il ne peut y avoir de
vraie traduction. Dans les cas considérés dans l'article de Ferenczi, 1l finit par y
avoir un traumatisme massif avec paralysie de I'appareil psychique. Dans le
modele plus général qui concerne la séduction ordinaire, disons « bénigne », il y
a trauma, mais a minima, de sorte qu’'une telle paralysie ne se produit pas. Les
surplus qui voyagent avec les messages bien formés de I'adulte, I'infans sera
capable d’en faire quelque chose, mais & sa fagon. Mais alors que les messages
bien formés sont objet de traduction, ce n’est pas le cas avec les surplus qui sont
hétérogenes a la langue d’arrivée dont dispose I’enfant.

Traduction et « transduction »
Il existe un terme pour nommer l’opération par laquelle se fait le passage
entre deux domaines hétérogenes par ot transite le « signiﬁer A » sans « signiﬁer



que » : 1l s’agit de la « transduction ». Le terme est utilisé dans plusieurs domaines
et n’a donc pas toujours le méme sens. Il nous faut donc préciser ce que nous en
faisons dans notre domaine spécifique a partir de la situation adulte-infans que
nous venons de décrire.

Les usages du mot « transduction » qui me semblent les plus utiles a
considérer sont ceux opérant dans le domaine de la physiologie rétinienne [3.
Ainsi, les cones et batonnets de la rétine sont affectés par des grains de lumiére
(photons), mais ce qu'ils transmettent & leur tour a travers le nerf optique ce ne
sont pas les photons eux-mémes, mais des impulsions électro-chimiques propres
au fonctionnement neuronal. Il y a passage (transduction) d'un « message » de
lumiére valable dans le milieu rétinien, & une version électro-chimique en
« langue » neuronale. Ce n’est donc pas la lumiére elle-méme qui voyage dans les
réseaux cérébraux relatifs a la vision.] et plus encore dans celui de la téléphonie,
puisque celle-ci est entiérement consacrée a la communication inter-humaine.
Les ondes aériennes (sons) qui frappent le récepteur téléphonique ne sont pas
transmues telles quelles, mais sont d’abord transduites en impulsions électro-
magnétiques. Autrement dit, & chacun des domaines, hétérogenes 'un par
rapport a l'autre, correspond sa propre « langue », mais une partie de cette
« langue » est totalement étrangére, ne se préte pas a une traduction terme a terme
comme c’est le cas dans la traduction inter-linguistique ou inter-sémiotique. Or
qu’arrive-t-il quand du c6té récepteur on ne dispose pas de la langue nécessaire
pour traiter fouf ce qui est regu, c'est-a-dire, dans le cas qui nous concerne,
traiter a la fois les messages d’attachement ¢t les messages sexuels ?

Si l'on voulait poursuivre I'analogie téléphonique, on peut dire que le sexuel
correspond pour l'infans a ce qui, dans le domaine des communications, est
nommé « bruit » par contraste avec le « signal ». Le « bruit » est en excés par
rapport au signal que |'on voudrait le plus clair possible. Dans la communication
adulte-infans la clarté ne peut pas étre atteinte parce que I’émetteur lui-méme, ne
sachant pas fout ce qu'il émet, ne peut pas réduire le bruit. Or, on a vu que de
son c6té, la psyché de I'infans ne peut pas ignorer le « bruit » dans les messages
du monde adulte, parce que ce bruit semble le concerner au plus haut point.
Comme le note Laplanche, toute énigme est par essence séductrice. Ce que 1'on peut
surtout retenir des définitions courantes du terme « transduction », c’est que ce
terme décrit un passage entre deux domaines hétérogénes, mais que pourtant



quelque chose passe et qu’au péle récepteur une forme sera donnée a ce qui
pourtant n’avait pas les caractéristiques formelles propres a ce récepteur. Il
importe cependant de noter que la forme ainsi donnée n’est pas une forme
libre... elle est contrainte par les lois propres au systéme récepteur; dans notre
cas il s’agit d'une part de ce qui est transmis en « clair » a travers les soins bien
adaptés, les formes des expériences du corps propre de I'enfant etc. D’autre part,
cela inclut ce qu’Aulagnier a réuni sous le terme « violence primaire », « violence
de l'interprétation ». La mére qui prend soin et qui est aussi une adulte
séductrice malgré elle, est aussi la « porte-parole ». L'enfant tra(ns)ducteur, en
effet, n’est pas seul dans la mise en ceuvre du sens, et il y aura, de ce fait, des
enjeux critiques dans la possibilité méme pour I'enfant de former ses théories
sexuelles et ses fantasmes.

On aura reconnu dans ce qui précéde une référence implicite aux systémes
autopoiétiques esquissés au chapitre précédent, en particulier leur « cléture
opérationnelle » faisant en sorte que ce qui vient de I'extérieur est a priori
étranger, sauf pour ce qui peut se négocier a travers des « couplages
structurels ». Les soins, I'attachement seraient ici des exemples de couplage
structurel & travers lequel se glissent comme des passagers clandestins les
excitants sexuels. Mais pour ce qui concerne le sexuel, le couplage structurel
exige autre chose, soit la transduction.

Ce mot de transduction, je n’entends pas en faire un théme ou un concept
majeur du séminaire de cette année. Il sert surtout a rappeler gu’tl n’y a pas
passage direct du sens des adultes & 'infans, particulierement en ce qui concerne le
sexuel. Déja dans dans la traduction — la traduction littéraire, par exemple —, il
est difficile de faire passer exactement le méme sens d'une langue a l'autre. Il ya
toujours des restes (« lost in translation », dit-on en anglais). La transduction, de
son cdté, signale qu'il y a création de sens, création rendue nécessaire parce que
le sexuel qui arrive mélé a I'attachement ne trouve pas a se laisser traduire
directement, mais que d’autre part la psyché ne tolére pas cet afflux d’excitation
sans tenter de le maftriser.

Il vaut la peine de noter que le verbe latin transducere veut dire simplement



« conduire & travers », ce qui n'implique pas d’emblée 1'idée de sens, ou alors
seulement celle de « sens de la direction », mais un simple transport d'un lieu —ou
d’un milieu— & un autre. On peut retenir que transduction est un terme plus
général que traduction, qui inclut la traduction comme cas particulier. On
pourrait ainsi postuler une série:

etransduction(passage d'un signal entre deux domaines hétérogénes)

—>etraduction (passage d’un sens entre deux langues ou deux systémes
de signes)
—> einterprétation (passage d'un sens & un autre a propos des

mémes signifiants).

On s’apercoit vite que d’autres mots en « trans- » se présentent a nous,
notamment le transfert, qu'on ne saurait considérer comme une simple
traduction: il y a de la transduction dans le transfert dans la mesure ou il est une
« réponse » & I'énigme dont est porteur |'analyste.

La notion de transduction s’avére utile dans la lecture de Freud pour
d’autres raisons: on peut ainsi remarquer qu’elle s’applique au rapport entre le
quantum d’affect et la représentation, puisque rien dans le quantitatif lui-méme
ne prédit la forme représentationnelle qui lui sera donnée. Plus généralement
encore, cela concerne le rapport somatique/psychique, puisque le somatique lui-
méme ne parle pas : « Le symptdme somatique [par opposition au symptdme
hystérique] est béte », écrit de M'Uzan. On retrouve ici "Entgegenkommen dont
nous avons dit quelques mots, que I'on pourrait décrire comme une rencontre de
transduction. Soulignons qu'il s’agit ici du rapport soma/psyché, et non corps/
psyché, puisque nous réservons au mot « corps » le sens de « corps-psyché ».

Une fois ces précisions apportées concernant traduction et transduction, je
propose néanmoins de continuer a parler de « modéle traductif », comme dans la
« lettre 52 », & condition de ne pas y inclure la premiére inscription. Je vais
parfois utiliser une appellation un peu biscornue en parlant de modéle
« tra(ns)ductif » quand je voudrai signaler que les deux modalités, traduction et
traduction, pourraient s’appliquer.



Retour a létre en question

Comme Laplanche I'écrit, si on pouvait mettre des mots dans la bouche de
'’enfant, sa réaction a la part énigmatique ou « compromise » du message
pourrait se formuler par exemple ainsi: « Que me veut ce sein? » Or, 1l
m’apparait que cette question qui vient en réponse a I'excitation est tout aussi
importante que l'excitation elle-méme pour la suite des événements, puisque cela
concerne le refoulement originaire qui se produit du fait des efforts de I'infans
pour répondre a cette question, efforts destinés a échouer en partie.
L'importance, voire la fonction centrale du refoulement originaire ne doit pas
étre sous-estimée, puisqu'll fait en sorte de commencer a structurer la psyché. 1l
le fait en tracant une limite entre:

1- d'une part ce qui s’organise du c6té des « réponses » ou des
« traductions » de 'énigme, aussi incomplétes soient-elles: nous avons 1a les
premiers noyaux du moli, et par le fait méme une premiere différenciation
psychique;

2- d’autre part ce qui reste en suspens, non-traduisible mais qui est
néanmoins désormais inscrit & demeure dans la psyché. Ce sont les noyaux de
I'inconscient; un refoulé primordial qui constituera désormais cet aiguillon
perpétuel venant s'immiscer dans tous les rapports significatifs du sujet. Cela fait
en sorte que les « questions » ne cesseront plus de se poser !

Notons aussi combien tant le moi que |'inconscient résultent du rapport
avec |'autre, mais faisons un pas de plus pour voir que la fonction transductive
n’est pas seulement tournée vers ce qui vient de l'extérieur. Etant donné qu’eﬂe
finit par constituer le moi lui-méme, 1l faut & présent se demander ce qui change
avec cette advenue du moi. Soulignons d’abord que le moi n’est pas 'agent, mais
le pro?)ui[, le résultat du processus transductif. Cela nous raméne au processus
autopoiétique. En effet, le moi, dés qu'il commence & prendre forme comme
systéme vivant (et le moi est assurément un systéme vivant), on va le voir
prendre a son compte la fonction transductive et s’engager dans un processus
sans fin d’auto-traduction, ou auto-théorisation, dans la mesure ot produire du
sens A propos des excitations provenant de ce qui est désormais de son
environnement le plus immédiat (le refoul€), c’est du méme coup, pour le moi,



produire un sens & propos de lui-méme, de sorte que toute nouvelle excitation
provenant de cet environnement (I'inconscient refoulé) modifiera quelque chose
dans le moi lui-méme.

Je pars donc de la prémisse formulée par Laplanche au début de ses
Nouveaux fondements pour la psychanalyse (1987), selon laquelle ’humain auquel
s'Intéresse la psychanalyse c’est 'humain en tant qu’auto-théorwant ou auto-
symbolisant, autant dire auto-traduisant. Laplanche ne dit pas que c’est « le moi »
qui est auto-théorisant. Il parle de I'humain tout entier. Mais nous savons que de
par la constitution libidinale du moi, de par son investissement et son statut
narcissique, ce moi finit par se croire et se sentir le représentant de tout
I'organisme. On doit donc tenir compte du fait que 'auto-théorisation, bien
qu’elle soit faite grdce a la fonction tra(ns)ductive antérieure au moi, se voit pour
ainsi dire endossée et reprise & son compte par le moi. Cela n’est pas sans
rappeler la définition que donne Aulagnier du Je [4. Je néglige pour le moment
le différence entre Je et moi.] :

« Le Je n’est pas autre chose qu’un savoir que le Je peut avoir sur le Je. »
[6. La violence de Uinterprétation, p. 169.]

Si cette formule parait circulaire, c’est qu’elle I'est; mais on ne saurait
échapper A cette circularité. Il va de soi que sous tous ces « auto- » se profile
également 'auto-érotisme, précurseur du narcissisme et qui, plus profondément
renvole & |'auto-engendrement, postulat de l'originaire selon Aulagnier, mais qui,
comme on 'a vu, reprend lui-méme & son compte le principe fondamental du

M ) ITEN
vivant, | autopoiese.

On aurait ainsi une sorte d’emboitement conceptuel:

Lintérét de définir ainsi « l'espace de travail » de la psychanalyse (de
I'autopoiese A ’humain auto-théorisant ou auto-symbolisant) est d’interroger &
notre tour cet étre qui a tendance a formuler sa propre auto-définition. Force
nous est alors de constater qu’aﬁn d’opérer cette auto-théorisation ou auto-



symbolisation, cet étre doit auparavant s’étre lui-méme « posé des questions »,
bien que ce ne soient pas des questions qui seraient déja articulées, verbalement
ou autrement. Je parle d'une disposition fondamentale qui correspond a la
fonction autopoiétique, et par 1a structurante puisque, comme on l'a vu, toute
traduction est aussi refoulement, et que nous assistons donc a l’au[o—pmauct[on
non seulement du sens (qui s'Intégre au moi ou au je) mais aussi des restes
inarticulables qui continuent d’exciter la fonction traductive opérant a la
frontiére moi/refoulé. La production auto-théorisante est donc en méme temps
source de ce qui restera toujours a théoriser.

Clest 1a un donné de base de la condition humaine: pas de sens final, pas de
connaissance définitive et exhaustive de soi. « Répondre de soi », pourrait-on
dire, n’est possible que comme effort d’auto-théorisation, mais effort qui par lui-
méme refoule quelque chose de soi et qui reste par conséquent un projet toujours
inachevé. On n’est jamais entier, il y a toujours un reste. Je ne sais plus quel
philosophe a proposé que dés que nous avangons une idée ou faisons un geste,
nous sommes en train de répondre A une question, explicite ou implicite. On
pense aussit6t & la maxime: « La réponse est le malheur de la question »

(Maurice Blanchot).

D.S. (Aotit-Septembre 2019)



