
Date : 2019-08-17 11:01
Sujet : 29- L'ÊTRE EN QUESTION:  PERCEPTION, SÉDUCTION, 
TRADUCTION

L’expression « l’être en question » ne vise pas ici une interrogation 
philosophique sur l’être. Elle désigne surtout un être qui questionne, se 
questionne et « se remet en question »; poussant plus loin, on peut dire qu’est 
ainsi remis en question le concept même d’être, mais n’ayant pas les compétences 
voulues pour m’avancer sur ces aspects philosophiques, je soulignerai surtout 
que dans l’expression « être en question », c’est le « en question » qui est central. 
Le mot « être », pour sa part, désignera non une entité métaphysique, mais la vie 
psychique, le système vivant psychique, le réseau mnésique postulé par Freud dans 
son Projet (voir le texte d’introduction au séminaire). On pourrait objecter 
qu’avec « système vivant » on tombe, sinon dans l’essentialisme, du moins dans la 
substance; en réponse à cela, je renvoie à la définition très minimaliste que j’ai 
donnée du mot « système » dans le texte d’introduction, en me fondant sur la 
théorie des systèmes vivants autopoïétiques. Pour le dire en deux mots, il y a 
système (et donc aussi environnement) dès qu’il y a une ligne, une limite qui 
marque une différence. En poussant un peu plus loin la logique de ce mode de 
penser, on trouve que ce qui est déterminant, c’est en fait la ligne de démarcation 
elle-même et non un ensemble qu’elle encerclerait dans un rapport contenant/
contenu… Nous aurons l’occasion de revenir sur cet aspect plus tard, puisque 
j’ai l’intention de proposer, en parlant du moi, quelques idées sur la notion de 
« surfaces ». Des surfaces, dirai-je tout de suite, dont il n’y a pas vraiment à se 
demander s’il y a quelque chose « en dessous »… (à suivre).

*** 

À l’être en question, on peut prêter des questions assez élémentaires: 
« Qu’est-ce qui se passe ? Qu’y a-t-il ? Que me veut-on ? » En tenant compte de 
la notion de trace mnésique, on voit que nous avons affaire au rapport entre le 
psychique (qui est essentiellement mémoire) et l’appareil de perception-
conscience. Ce rapport serait donc à concevoir « en forme de question ». Qu’est-
ce à dire ?

Comme on sait, je me base volontiers sur la théorie de la séduction 



généralisée de Laplanche qui se fonde sur la primauté de l’autre en 
psychanalyse. Je dirais que la primauté de l’autre, cela met la psyché infantile 
dans une position de réactivité à l’impact des « messages compromis » provenant 
de cet autre. Ce mot de réactivité mérite qu’on le déplie un peu. Il renvoie à une 
activité, mais une activité « en réponse à »… Laplanche considère en effet que 
l’enfant est un être en général actif (pensons aux « compétences » du nouveau-né 
démontrées par Brazelton,  Stern et d’autres), mais qu’il est cependant dans une 
position de passivité pour ce qui concerne le sexuel (ou le Sexual, comme il l’appelle à 
la fin de son œuvre). La séduction généralisée résulte selon lui de ce décalage 
entre l’adulte et l’enfant, puisque l’enfant est littéralement « sans paroles » (in-
fans) devant l’excitation due au sexuel de l’autre. Mais ce mot de « passivité » 
peut induire en erreur si on ne tient pas compte de la précision qu’apporte 
Laplanche quant à son emploi. Il utilise le mot « passif » au sens que lui donnait 
le philosophe Spinoza quand il qualifiait d’actif celui qui a des « idées adéquates » 
et passif celui qui n’a pas des idées adéquates. Or on peut avoir des « idées 
adéquates » sur certains aspects de la relation à l’autre, mais pas sur certains 
autres aspects. Ainsi, dans la relation d’attachement, on peut dire que l’enfant 
acquiert avec le temps des « idées adéquates » sur tout ce qui concerne le vital : il 
apprend vite à appeler quand il a faim, il devient compétent à téter, etc. Mais il 
n’a pas d’« idées adéquates » en ce qui concerne le sexuel, c’est-à-dire la 
dimension qui donne aux rapports avec l’autre une allure à la fois excitante et 
énigmatique. Excitante parce que l’enfant est doué d’un corps excitable, érogène. 
Énigmatique, tout simplement parce que le sexuel qui « contamine » la relation 
d’attachement est reçu en l’absence de tout code pour l’interpréter, cela d’autant 
plus qu’il est émis inconsciemment – et qu’il est donc énigmatique pour l’adulte 
lui-même. C’est dans ce rapport à l’énigme du sexuel qui compromet les messages des 
adultes que réside la « passivité » de l’infans. J’utilise pour ma part le mot 
« réactivité » pour maintenir présente la notion que l’enfant deviendra tout de 
même actif face au sexuel, quoique dans un second temps, quand il devra bien 
tenter de trouver des réponses à l’énigme du sexuel, puisque cette énigme le 
taraude. Il faut en effet tenir compte du fait que nous ne parlons pas d’un 
événement unique, mais de l’exposition répétée aux messages compromis, sous 
diverses formes et sur une période assez longue de la petite enfance et au-delà ; 
de sorte que la psyché ne saurait demeurer indifférente à cette dimension dont le 
caractère énigmatique est déjà apte à la rendre séduisante et séductrice.



Avec ce mot de réactivité, je ne crois pas contredire la théorie de Laplanche, 
dans la mesure où ce que je propose d’examiner, c’est l’autre face du processus 
de séduction, ce qu’on pourrait appeler la prédisposition, ou mieux, la disponibilité 
de la psyché infantile à être séduite. L’autre mot que j’utilise volontiers, c’est 
celui avancé par Lyotard: passibilité. L’infans est disponible à être séduit ou 
mieux: passible de séduction du fait 1- d’un corps-psyché excitable; 2- d’une 
fonction traductive qui pourrait aussi bien s’appeler fonction « interrogative » ou 
« questionnante ».

La notion de disponibilité à la séduction évoque à son tour une notion 
freudienne un peu négligée. Je parle de la notion de « complaisance somatique » 
par laquelle Freud expliquait le choix d’une partie du corps pour la formation 
d’un symptôme de conversion hystérique. Le terme de « complaisance » est 
cependant une traduction insatisfaisante. Particulièrement intéressant est le 
terme original allemand employé par Freud, qui est celui d’« Entgegenkommen ». 
Traduit littéralement, il signifie le « venir à la rencontre », mais peut prendre le 
sens de « faire une concession ». Pour Freud, le « choix » du symptôme de 
conversion dépendait donc d’une prédisposition accidentelle de telle ou telle 
partie du corps à « venir à la rencontre de » – à se prêter opportunément à–, 
concéder un instrument à – l’expression du conflit inconscient. Dans la théorie 
de l’hystérie, ce rapport est assez contingent, accidentel. Pour ma part, je reviens à 
ce terme d’Entgegenkommen pour parler plutôt d’un rapport nécessaire entre l’effet 
séducteur de l’énigme sexuelle de l’autre (l’adulte) et la disposition de la psyché 
enfantine à offrir, à concéder, pour ainsi dire, une structure d’accueil au message 
compromis. La fonction traductive innée vient ainsi à la rencontre du message 
énigmatique. 

Le modèle traductif
Dans le modèle proposé par Freud dans sa lettre à Fliess du 6 décembre 

1896 (lettre 112, anciennement désignée « lettre 52 »), il est question de 
transcription ou de traduction des traces mnésiques laissées par la perception. Et 
Freud précisera que ce qu’on appelle en clinique « refoulement » correspond à 
un « refusement [ou défaut] de la traduction ». C’est l’origine de ce qu’on appelle 
le « modèle traductif » de l’appareil psychique, modèle important en ce qu’il rend 
compte du refoulement d’une façon beaucoup plus dynamique que l’image 



mécanique suggérée d’habitude par le mot « refoulement ». Le modèle s’acquitte 
aussi d’une autre tâche, soit celle d’expliquer comment opère l’après-coup, puisque 
toute nouvelle traduction, échecs inclus, signifie une attribution de sens après 
coup, qui peut agir en direction temporelle opposée, c'est-à-dire remanier les 
sens préexistants et leur faire acquérir une nouvelle capacité d’action, p. ex. une 
valeur traumatique, ou au contraire un désamorçage de cette valeur traumatique 
Ce modèle a en outre l’avantage, et ce n’est pas le moindre, de se centrer sur le 
rapport perception/mémoire et donc de tenir compte à la fois de l’extérieur du 
système psychique (via la perception) et de l’intérieur (via les traces mnésiques). 
Pour Laplanche, qui a repris et développé ce modèle, nous avons là ce qu’il faut 
pour décrire le refoulement originaire, c'est-à-dire la scission primordiale de 
l’appareil psychique corrélative de la naissance simultanée du moi (côté réussi de 
la traduction) et de l’inconscient refoulé (côté échoué de la traduction).

Je souhaite cependant m’attarder un peu plus longuement au schéma 
proposé par Freud et au commentaire qu’il en fait, parce que je crois qu’il y a 
lieu de raffiner davantage notre compréhension du modèle. Voici les deux pages 
où il est question de cela:
 
 

On notera que Freud dit que le Spc, c'est-à-dire le « signe de perception », 
correspond à la première inscription des perceptions, « tout à fait incapable de 
conscience » (bas de la p. 264) alors que les traces Ics et Pcs sont respectivement 
la deuxième et troisième inscription. Il est aussi remarquable que Freud emploie 
les mots « réordonnancement » et « retranscription » et finalement « traduction », 
seulement à propos de ces inscriptions Ics et Pcs, aussi appelées traces mnésiques. 
Remarquons cependant qu’il ne dit rien du passage de la perception (Pc) à la première 
inscription, soit le Spc (signe de perception). Or j’attire l’attention sur cette première 
inscription parce que justement, il ne peut pas s’agir là de transcription (puisque 
c’est une première inscription) et encore moins de traduction: le signe de 
perception c’est là d’abord pour dire « you’ve got mail », mais sans rien dire du 
contenu du message[1. On peut dire que cela correspond à ce que Freud avait 
postulé dans le Projet en tant que neurones ω (oméga), dont la fonction était de 
simplement signaler qu’il y a eu perception.]. En effet, une traduction opère 



entre deux langues (traduction inter-linguistique) ou entre deux ensembles de 
signes (traduction inter-sémiotique). De quoi s’agit-il alors dans la première 
inscription? On peut banalement se contenter de ce dernier mot, « inscription », 
mais il faut dans ce cas se demander comment cela s’inscrit, tout en évitant de 
postuler un « scribe » qui inscrirait le perçu tel quel ou suivant un code fourni 
d’avance. Le perçu, en effet, ne nous arrive pas d’emblée avec ce qu’il faut pour 
que nous l’enregistrions de manière utilisable. De quoi s’agit-il donc quand nous 
parlons d’inscription ? Qu’est-ce qui est ainsi « inscrit » ? Est-ce que ce qui 
s’inscrit a été transmis dans une forme préétablie et prête à l’usage ?

Un indice de ce qu’en pense Freud nous vient du fait qu’il dit que le produit 
de cette première inscription, le Spc ou signe de perception, est « tout à fait 
incapable de conscience ». Le signe de perception devra donc être soumis à un 
travail, à une retranscription et une traduction avant de parvenir au dernier 
mode d’enregistrement, « Consc. », la conscience. Qui plus est, ce travail peut 
échouer en partie, et cet échec correspond à ce que nous appelons 
« refoulement ». C’est là le sens de ce diagramme et de ces deux pages. Mais si 
tout ce travail est nécessaire une fois la première inscription acquise, nous 
n’avons toujours rien sur les modalités de cette inscription. Comment 
l’inscription rend-elle le signe de perception apte à être transcrit, traduit et en 
partie refoulé ? Et d’abord qu’est-ce donc qui est perçu et doit être traduit ?

S’il s’agit de la perception des objets vitaux qui s’offrent aux organes des 
sens, il n’est pas douteux que l’évolution s’est chargée d’équiper l’organisme de 
ce qu’il faut pour « comprendre » assez vite. Il y a, comme nous savons, des 
montages instinctuels innés qui, bien que relativement déficients, orientent 
néanmoins un nouveau-né vers des « valeurs » significatives: le son de la voix de 
la mère, le sein à téter etc. Ces perceptions s’inscrivent dans la durée en donnant 
lieu à un processus d’ajustement mutuel entre l’enfant et ceux qui en ont soin: 
c’est ce qu’on étudie sous le nom d’attachement. Mais si on ne retenait que cet 
aspect des choses, on diviserait artificiellement le domaine de l’expérience pour 
ne privilégier que l’aspect biologique, ou mieux éthologique, dans le sens où, sur ce 
plan, les comportements humains  ne diffèrent pas beaucoup des comportements 
des autres mammifères. Les sons, les gestes, les parfums, le tonus musculaire… 
tout ce qui accompagne ce que Freud appelle l’expérience de satisfaction des 
besoins vitaux, s’inscrit comme frayage, c'est-à-dire interconnexion durable des 



traces laissées par leur perception, traces durables parce que facilement 
compréhensibles, puisque produits d’une longue évolution de l’espèce. C’est le 
côté par lequel on peut dire qu’on arrive « tout équipé » pour entrer en relation. 
C’est de ce côté que s’amorce l’organisation objective d’un « moi », par contraste 
avec un fond psychique indifférencié.

Cependant, l’évolution humaine semble avoir pris un curieux détour, 
causant un long retard (par comparaison aux autres espèces) avant que n’arrive 
l’autonomie pour la survie, et un retard encore plus grand dans la survenue de la 
maturité sexuelle (puberté).Ce retard chez le petit humain n’empêche toutefois 
pas qu’il soit exposé dès le début au sexuel des adultes qui en prennent soin, 
d’autant plus que les corps érogènes, tant de l’infans que des adultes, sont 
engagés dans la situation d’ensemble. La description purement éthologique est 
donc insuffisante du fait de ne pas tenir compte de cette particularité humaine. 
Les adultes sont porteurs de désirs et de fantasmes sexuels qui – le plus souvent 
inconsciemment – « colorent » leurs échanges ordinaires avec l’enfant. Cette 
« coloration » constitue pour la psyché de l’enfant un « surplus », un « excès » 
dans la communication pour lequel il n’y a pas de code traductif, puisque fait 
défaut le « vocabulaire sexuel ». Mais notons maintenant que les soins eux-mêmes 
avec tout ce qui les accompagnent (mots, gestes, sourires, chant…) offrent à 
l’enfant des formes linguistiques et autres par lesquels il pourra progressivement 
se « bricoler » un sens au sujet de ce surplus. C’est ainsi qu’il se formera des 
théories sexuelles qu’on dit infantiles et dont on ne sera pas surpris de voir 
qu’elles utilisent les formes mêmes perçues lors des échanges d’ordre vital 
(théories sexuelles orales, anales, phalliques etc.) Mais notons que cela ne 
constitue pas véritablement une traduction, puisque s’il y a bien un « langage » 
utilisé par l’enfant, ce langage n’a pas de correspondant (ni linguistique ni 
sémiotique) dans l’excès, dans la quantité d’excitation véhiculée par les 
« messages » des adultes. 

Le sexuel à quoi est confrontée la psyché de l’infans lui arrive en effet sous 
une forme désymbolisée : c’est un signifiant, mais seulement dans le sens de 
« signifier à » et non dans celui de « signifier que », de sorte qu’il y a bien signe, 
mais l’enfant ne peut savoir signe de quoi; il n’y a donc pas de traduction au sens 
strict. Ce qui arrive au pôle de la perception de l’infans est pour la psyché de ce 
dernier totalement hétérogène, d’autant plus que, comme déjà dit, l’émetteur lui-



même n’est pas au fait de ce qu’il émet. Pourtant, la psyché de l’infans est 
affectée par l’arrivée de cette « chose » puisque celle-ci voyage au sein de 
messages tout à fait essentiels pour lui; des messages qui concernent le soin, 
l’amour tendre, l’attachement et donc, à terme, la survie. La psyché du récepteur 
ne peut tout simplement pas ignorer ces messages ni par conséquent le surplus, 
l’excès qu’ils véhiculent. Cet excès est d’autant plus difficile à ignorer qu’il fait 
saillie, qu’il se détache en tant que problème à résoudre sur le fond de ce qui 
devient rapidement la routine des soins quotidiens. Le seul hic est que, comme 
déjà dit, l’infans ne dispose pas des « codes », du vocabulaire qui lui permettrait 
de se faire un compte-rendu « adéquat » de ce à quoi il est exposé, de ce qui ainsi 
l’excite. Que peut-il donc faire dans ce cas, sinon « bricoler » du sens avec les 
moyens dont il dispose, c'est-à-dire avec les termes qui sont ceux des messages 
dont il a la compréhension, le vocabulaire de la part relativement bien adaptée de 
l’interaction avec les adultes. [2. Reste à expliquer comment à partir de ces 
formes bien adaptées l’enfant construira néanmoins des théories sexuelles 
infantiles. Notons tout de suite qu’il ne produit pas que des théories sexuelles. 
L’enfant théorise comme l’adulte et à propos de tout: une théorie est après tout 
une façon de relier entre eux de manière cohérente une grand nombre de faits.]

On se souviendra que Ferenczi a tenté une théorisation à ce sujet en parlant 
de « confusion de langues entre les adultes et l’enfant ». Bien que son article se 
soit limité aux cas d’abus pathologiques, et bien qu’il parle de « langues », on voit 
bien qu’il a saisi que la langue passionnelle des adultes est intraduisible dans la 
« langue tendre » de l’enfant. Il y a « confusion » parce qu’il ne peut y avoir de 
vraie traduction. Dans les cas considérés dans l’article de Ferenczi, il finit par y 
avoir un traumatisme massif avec paralysie de l’appareil psychique. Dans le 
modèle plus général qui concerne la séduction ordinaire, disons « bénigne », il y 
a trauma, mais a minima, de sorte qu’une telle paralysie ne se produit pas. Les 
surplus qui voyagent avec les messages bien formés de l’adulte, l’infans sera 
capable d’en faire quelque chose, mais à sa façon. Mais alors que les messages 
bien formés sont objet de traduction, ce n’est pas le cas avec les surplus qui sont 
hétérogènes à la langue d’arrivée dont dispose l’enfant.

Traduction et « transduction »
Il existe un terme pour nommer l’opération par laquelle se fait le passage 

entre deux domaines hétérogènes par où transite le « signifier à » sans « signifier 



que » : il s’agit de la « transduction ». Le terme est utilisé dans plusieurs domaines 
et n’a donc pas toujours le même sens. Il nous faut donc préciser ce que nous en 
faisons dans notre domaine spécifique à partir de la situation adulte-infans que 
nous venons de décrire.

Les usages du mot « transduction » qui me semblent les plus utiles à 
considérer sont ceux opérant dans le domaine de la physiologie rétinienne [3. 
Ainsi, les cônes et bâtonnets de la rétine sont affectés par des grains de lumière 
(photons), mais ce qu’ils transmettent à leur tour à travers le nerf optique ce ne 
sont pas les photons eux-mêmes, mais des impulsions électro-chimiques propres 
au fonctionnement neuronal. Il y a passage (transduction) d’un « message » de 
lumière valable dans le milieu rétinien, à une version électro-chimique en 
« langue » neuronale. Ce n’est donc pas la lumière elle-même qui voyage dans les 
réseaux cérébraux relatifs à la vision.] et plus encore dans celui de la téléphonie, 
puisque celle-ci est entièrement consacrée à la communication inter-humaine. 
Les ondes aériennes (sons) qui frappent le récepteur téléphonique ne sont pas 
transmises telles quelles, mais sont d’abord transduites en impulsions électro-
magnétiques. Autrement dit, à chacun des domaines, hétérogènes l’un par 
rapport à l’autre, correspond sa propre « langue », mais une partie de cette 
« langue » est totalement étrangère, ne se prête pas à une traduction terme à terme 
comme c’est le cas dans la traduction inter-linguistique ou inter-sémiotique. Or 
qu’arrive-t-il quand du côté récepteur on ne dispose pas de la langue nécessaire 
pour traiter tout ce qui est reçu, c'est-à-dire, dans le cas qui nous concerne, 
traiter à la fois les messages d’attachement et les messages sexuels ?

Si l’on voulait poursuivre l’analogie téléphonique, on peut dire que le sexuel 
correspond pour l’infans à ce qui, dans le domaine des communications, est 
nommé « bruit » par contraste avec le « signal ». Le « bruit » est en excès par 
rapport au signal que l’on voudrait le plus clair possible. Dans la communication 
adulte-infans la clarté ne peut pas être atteinte parce que l’émetteur lui-même, ne 
sachant pas tout ce qu’il émet, ne peut pas réduire le bruit. Or, on a vu que de 
son côté, la psyché de l’infans ne peut pas ignorer le « bruit » dans les messages 
du monde adulte, parce que ce bruit semble le concerner au plus haut point. 
Comme le note Laplanche, toute énigme est par essence séductrice. Ce que l’on peut 
surtout retenir des définitions courantes du terme « transduction », c’est que ce 
terme décrit un passage entre deux domaines hétérogènes, mais que pourtant 



quelque chose passe et qu’au pôle récepteur une forme sera donnée à ce qui 
pourtant n’avait pas les caractéristiques formelles propres à ce récepteur. Il 
importe cependant de noter que la forme ainsi donnée n’est pas une forme 
libre… elle est contrainte par les lois propres au système récepteur; dans notre 
cas il s’agit d’une part de ce qui est transmis en « clair » à travers les soins bien 
adaptés, les formes des expériences du corps propre de l’enfant etc. D’autre part, 
cela inclut ce qu’Aulagnier a réuni sous le terme « violence primaire », « violence 
de l’interprétation ». La mère qui prend soin et qui est aussi une adulte 
séductrice malgré elle, est aussi la « porte-parole ». L’enfant tra(ns)ducteur, en 
effet, n’est pas seul dans la mise en œuvre du sens, et il y aura, de ce fait, des 
enjeux critiques dans la possibilité même pour l’enfant de former ses théories 
sexuelles et ses fantasmes.

***

On aura reconnu dans ce qui précède une référence implicite aux systèmes 
autopoïétiques esquissés au chapitre précédent, en particulier leur « clôture 
opérationnelle » faisant en sorte que ce qui vient de l’extérieur est a priori 
étranger, sauf pour ce qui peut se négocier à travers des « couplages 
structurels ». Les soins, l’attachement seraient ici des exemples de couplage 
structurel à travers lequel se glissent comme des passagers clandestins les 
excitants sexuels. Mais pour ce qui concerne le sexuel, le couplage structurel 
exige autre chose, soit la transduction.

Ce mot de transduction, je n’entends pas en faire un thème ou un concept 
majeur du séminaire de cette année. Il sert surtout à rappeler qu’il n’y a pas 
passage direct du sens des adultes à l’infans, particulièrement en ce qui concerne le 
sexuel. Déjà dans dans la traduction –  la traduction littéraire, par exemple –, il 
est difficile de faire passer exactement le même sens d’une langue à l’autre. Il y a 
toujours des restes (« lost in translation », dit-on en anglais). La transduction, de 
son côté, signale  qu’il y a création de sens, création rendue nécessaire parce que 
le sexuel qui arrive mêlé à l’attachement ne trouve pas à se laisser traduire 
directement, mais que d’autre part la psyché ne tolère pas cet afflux d’excitation 
sans tenter de le maîtriser.

Il vaut la peine de noter que le verbe latin transducere veut dire simplement 



« conduire à travers », ce qui n’implique pas d’emblée l’idée de sens, ou alors 
seulement celle de « sens de la direction », mais un simple transport d’un lieu –ou 
d’un milieu– à un autre. On peut retenir que transduction est un terme plus 
général que traduction, qui inclut la traduction comme cas particulier. On 
pourrait ainsi postuler une série:

•transduction(passage d’un signal entre deux domaines hétérogènes)
–>•traduction (passage d’un sens entre deux langues ou deux systèmes 

de signes)
–>•interprétation (passage d’un sens à un autre à propos des 

mêmes signifiants).

On s’aperçoit vite que d’autres mots en « trans- » se présentent à nous, 
notamment le transfert, qu’on ne saurait considérer comme une simple 
traduction: il y a de la transduction dans le transfert dans la mesure où il est une 
« réponse » à l’énigme dont est porteur l’analyste.

La notion de transduction s’avère utile dans la lecture de Freud pour 
d’autres raisons: on peut ainsi remarquer qu’elle s’applique au rapport entre le 
quantum d’affect et la représentation, puisque rien dans le quantitatif lui-même 
ne prédit la forme représentationnelle qui lui sera donnée. Plus généralement 
encore, cela concerne le rapport somatique/psychique, puisque le somatique lui-
même ne parle pas : « Le symptôme somatique [par opposition au symptôme 
hystérique] est bête », écrit de M’Uzan. On retrouve ici l’Entgegenkommen dont 
nous avons dit quelques mots, que l’on pourrait décrire comme une rencontre de 
transduction. Soulignons qu’il s’agit ici du rapport soma/psyché, et non corps/
psyché, puisque nous réservons au mot « corps » le sens de « corps-psyché ».

Une fois ces précisions apportées concernant traduction et transduction, je 
propose néanmoins de continuer à parler de « modèle traductif », comme dans la 
« lettre 52 », à condition de ne pas y inclure la première inscription. Je vais 
parfois utiliser une appellation un peu biscornue en parlant de modèle 
« tra(ns)ductif » quand je voudrai signaler que les deux modalités, traduction et 
traduction, pourraient s’appliquer. 

***



Retour à l’être en question
Comme Laplanche l’écrit, si on pouvait mettre des mots dans la bouche de 

l’enfant, sa réaction à la part énigmatique ou « compromise » du message 
pourrait se formuler par exemple ainsi: « Que me veut ce sein? » Or, il 
m’apparaît que cette question qui vient en réponse à l’excitation est tout aussi 
importante que l’excitation elle-même pour la suite des événements, puisque cela 
concerne le refoulement originaire qui se produit du fait des efforts de l’infans 
pour répondre à cette question, efforts destinés à échouer en partie. 
L’importance, voire la fonction centrale du refoulement originaire ne doit pas 
être sous-estimée, puisqu’il fait en sorte de commencer à structurer la psyché. Il 
le fait en traçant une limite entre: 

1- d’une part ce qui s’organise du côté des « réponses » ou des 
« traductions » de l’énigme, aussi incomplètes soient-elles: nous avons là les 
premiers noyaux du moi, et par le fait même une première différenciation 
psychique;

2- d’autre part ce qui reste en suspens, non-traduisible mais qui est 
néanmoins désormais inscrit à demeure dans la psyché. Ce sont les noyaux de 
l’inconscient; un refoulé primordial qui constituera désormais cet aiguillon 
perpétuel venant s’immiscer dans tous les rapports significatifs du sujet. Cela fait 
en sorte que les « questions » ne cesseront plus de se poser !

Notons aussi combien tant le moi que l’inconscient résultent du rapport 
avec l’autre, mais faisons un pas de plus pour voir que la fonction transductive 
n’est pas seulement tournée vers ce qui vient de l’extérieur. Étant donné qu’elle 
finit par constituer le moi lui-même, il faut à présent se demander ce qui change 
avec cette advenue du moi. Soulignons d’abord que le moi n’est pas l’agent, mais 
le produit, le résultat du processus transductif. Cela nous ramène au processus 
autopoïétique. En effet, le moi, dès qu’il commence à prendre forme comme 
système vivant (et le moi est assurément un système vivant), on va le voir 
prendre à son compte la fonction transductive et s’engager dans un processus 
sans fin d’auto-traduction, ou auto-théorisation, dans la mesure où produire du 
sens à propos des excitations provenant de ce qui est désormais de son 
environnement le plus immédiat (le refoulé), c’est du même coup, pour le moi, 



produire un sens à propos de lui-même, de sorte que toute nouvelle excitation 
provenant de cet environnement (l’inconscient refoulé) modifiera quelque chose 
dans le moi lui-même.

Je pars donc de la prémisse formulée par Laplanche au début de ses 
Nouveaux fondements pour la psychanalyse (1987), selon laquelle l’humain auquel 
s’intéresse la psychanalyse c’est l’humain en tant qu’auto-théorisant ou auto-
symbolisant, autant dire auto-traduisant. Laplanche ne dit pas que c’est « le moi » 
qui est auto-théorisant. Il parle de l’humain tout entier. Mais nous savons que de 
par la constitution libidinale du moi, de par son investissement et son statut 
narcissique, ce moi finit par se croire et se sentir le représentant de tout 
l’organisme. On doit donc tenir compte du fait que l’auto-théorisation, bien 
qu’elle soit faite grâce à la fonction tra(ns)ductive antérieure au moi, se voit pour 
ainsi dire endossée et reprise à son compte par le moi. Cela n’est pas sans 
rappeler la définition que donne Aulagnier du Je [4. Je néglige pour le moment 
le différence entre Je et moi.] :

 
« Le Je n’est pas autre chose qu’un savoir que le Je peut avoir sur le Je. » 

[5. La violence de l’interprétation, p. 169.] 

Si cette formule parait circulaire, c’est qu’elle l’est; mais on ne saurait 
échapper à cette circularité. Il va de soi que sous tous ces « auto- » se profile 
également l’auto-érotisme, précurseur du narcissisme et qui, plus profondément 
renvoie à l’auto-engendrement, postulat de l’originaire selon Aulagnier, mais qui, 
comme on l’a vu, reprend lui-même à son compte le principe fondamental du 
vivant, l’autopoïèse.

On aurait ainsi une sorte d’emboîtement conceptuel:

L’intérêt de définir ainsi « l’espace de travail » de la psychanalyse (de 
l’autopoïèse à l’humain auto-théorisant ou auto-symbolisant) est d’interroger à 
notre tour cet être qui a tendance à formuler sa propre auto-définition. Force 
nous est alors de constater qu’afin d’opérer cette auto-théorisation ou auto-



symbolisation, cet être doit auparavant s’être lui-même « posé des questions », 
bien que ce ne soient pas des questions qui seraient déjà articulées, verbalement 
ou autrement. Je parle d’une disposition fondamentale qui correspond à la 
fonction autopoïétique, et par là structurante puisque, comme on l’a vu, toute 
traduction est aussi refoulement, et que nous assistons donc à l’auto-production 
non seulement du sens (qui s’intègre au moi ou au je) mais aussi des restes 
inarticulables qui continuent d’exciter la fonction traductive opérant à la 
frontière moi/refoulé. La production auto-théorisante est donc en même temps 
source de ce qui restera toujours à théoriser. 

C’est là un donné de base de la condition humaine: pas de sens final, pas de 
connaissance définitive et exhaustive de soi. « Répondre de soi », pourrait-on 
dire, n’est possible que comme effort d’auto-théorisation, mais effort qui par lui-
même refoule quelque chose de soi et qui reste par conséquent un projet toujours 
inachevé. On n’est jamais entier, il y a toujours un reste. Je ne sais plus quel 
philosophe a proposé que dès que nous avançons une idée ou faisons un geste, 
nous sommes en train de répondre à une question, explicite ou implicite. On 
pense aussitôt à la maxime: « La réponse est le malheur de la question » 
(Maurice Blanchot).

D.S. (Août-Septembre 2019)


