Date : 2019-08-17 10:59 )
Sujet: 28- INTRODUCTION AU SEMINAIRE 2019-20

Je tiens tout d’abord a vous remercier, toutes et tous, de bien vouloir m’accompagner
encore une fois cette année dans 'aventure qui consiste & chercher & « penser avec Freud ». 1l
peut paraitre prétentieux d’annoncer que nous allons « penser », mais avons-nous d’autre
choix si du moins nous voulons maintenir vivante la discipline qu’est la psychanalyse ? Pour
penser, 1l faut tout d’abord douter que nous soyons en possession d'une quelconque vérité
définitive. Or, la démarche psychanalytique — tant la démarche individuelle qui se fait dans
'espace entre divan et fauteuil que la démarche métapsychologique comme celle que nous
tentons ici —, consiste justement A ne rien prendre pour acquis, & ne se reposer ni sur des
certitudes ni sur des arguments d’autorité. C'est ce qui nous permet de nous proposer non
seulement de penser, mais de penser « avec Freud ». Cet « avec » est & considérer dans le sens
ol nous ne prenons pas Freud comme détenteur d'une vérité révélée, mais comme un
interlocuteur privilégié avec qui nous nous proposons d’engager une discussion parce que nous
pensons que, d'une part, il y a toujours des choses & apprendre d'un penseur comme lui et que,
d’autre part, en tant que ses héritiers nous sommes autorisés a lui demander des comptes, a le
soumettre & un examen critique.

Sans surprise, je me base ici sur la méthode critique de Jean Laplanche qui « passait le
couteau » ou « mettait le pic » dans I'ceuvre de Freud, non pour la démolir, mais en ayant
confiance qu’elle tiendrait bon méme si certaines parties ne résisteraient pas a |'assaut. Cette
confiance est une condition de base, sans quoi il ne vaut pas la peine d’engager la discussion
« avec Freud ». Evidemment il est impossible de prétendre que le Freud avec qui nous
discuterons est le méme pour tous. Chaque interlocuteur qui prend Freud a parti le fait
suivant un angle d’approche qui lui est propre et nous n’échapperons pas a cette régle.
Limportant est que ce faisant nous tentions de distinguer entre ce que rous voudrions faire dire
a Freud et ce qu'i/ a vraiment dit. Je dis « tentions », parce que nous n'y parviendrons jamais
parfaitement : il y aura toujours compétition entre les diverses lectures que 'on peut faire
d’une méme texte de Freud. Mais il vaut la peine de procéder quand méme, parce que, comme
nous le verrons, I'essentiel n’est pas tant dans les réponses que nous trouverons que dans la
capacité de nous poser de meilleures questions.

La visée générale de la réflexion que je vous propose sera donc de nous inscrire dans la
suite de Freud afin de tenter d’expliciter, si possible sous de nouveaux angles, ce que « dit » la
psychanalyse, quel est le sens et quels sont les moyens de 'exploration qui porte ce nom et
qui, en peu de mots, vise la possibilité d'articuler de ce qui n’a pas encore pu se dire. Comme on le
voit, I'angle sous lequel je propose d’entrer dans cette recherche, c’est une fois de plus celui de
infantile dans le sens ot l'infans est celui qui ne parle pas et l'infantia, cet état de la psyché qui
est la source encore inarticulée de toute parole. La prwe de la parole (un peu comme on dit « la



prise de la Bastille ») est, quant a elle, 'effet espéré d'une exploration et d'une perlaboration
des résistances au dépassement/conservation de l'infantile.
P

Reconnaissons tout de suite qu’avec ce projet de nous inscrire 2 la suite de Freud, nous
n'inventons rien. Plusieurs auteurs 'ont déja fait et nous aurons a tenir compte de leurs
apports. Mais la question qui se pose aussitot est celle du choix de ces auteurs, puisqu’en
psychanalyse il n’y a pas pénurie d’écoles et de courants théoriques. Selon la maniére
académique classique, il nous faudrait faire une revue exhaustive de la littérature et relever
tout ouvrage ou article dont les mots-clefs ont quelque pertinence par rapport a notre sujet.
Ce serait, on le devine, une tiche gigantesque, mais dont rien ne garantirait l'utilité. C'est que,
d’une part, en psychanalyse, chacun peut s’avancer en poussant devant lui son propre
bricolage théorique et méme forger son propre langage. D’autre part, la psychanalyse n’est
pas une science mathématique ni un savoir cumulatif ot les derniéres découvertes viendraient
reléguer les anciennes au musée. Un physicien d’aujourd’hui n’a nul besoin d’avoir lu dans le
texte les Principia de Newton et peut, a la rigueur, se contenter d'un résumé des idées de ce
dernier. Rien de tel en psychanalyse. Nous ne pouvons tout simplement pas comprendre de
quoi psychanalyse est le nom sans revenir réguliérement A Freud. Les auteurs post-freudiens
les plus importants ont pour premier rdle de nous renvoyer a une relecture des textes
fondateurs. Relecture critigue, bien entendu, mais relecture nécessaire afin de mieux
comprendre ce que Freud a voulu dire et, par 1, mieux comprendre et discuter ce que ces
auteurs eux-mémes apportent d’éventuellement nouveau ou différent, dans une sorte de
résonance, de va-et-vient incessant, ol le mécanisme de |’aprés-coup est a 'ceuvre.

De toute fagon, notre projet n’est pas « encyclopédique ». Il ne s’agit pas d’accumuler un
savoir A partir de ce que de nombreux auteurs apportent chaque année dans leurs
publications. Ce qui est plutét visé, c’est de se frayer un chemin a travers ce que Freud nous a
laissé en héritage. Pour cette raison, il est évident que nous ne pouvons pas embrasser la
totalité de la « littérature psychanalytique » ; il nous faut choisir, et pour faire ce choix, opérer
de maniére nécessairement partielle et partiale, injuste jusqu’a un certain point, puisque nous
devrons délaisser, négliger, voire ignorer complétement des apports qui ont sans doute leur
intérét mais qu'il serait trop long d’essayer de traiter avec l'attention voulue. Heureusement,
I'avantage d’'un séminaire est que chacun des participants peut au passage signaler tel ou tel
apport qui mérite attention et dont on pourrait, le cas échéant, mieux mesurer |'importance au
cours de nos discussions.

Pour ma part, je choisis de me référer & des auteurs qui ont en commun de se poser eux-
mémes comme nterlocuteurs, interrogateurs et continuateurs de Freud. Je pense, sans surprise, &
Laplanche et Aulagnier (dont on n’oubliera pas leur ascendant lacanien), mais aussi a
Winnicott et & de M'Uzan. Il ne serait pas surprenant que, passant par Winnicott, on croise



aussi sur notre chemin Klein ou Bion, bien que ces derniers nous posent le probléme d’avoir,
tout comme Lacan, développé un systéme et un langage qui peut souvent occulter les sources
freudiennes. D’ol un trait particulier chez certains bioniens et post-bioniens ou lacaniens, a
savoir la perte des reperes et ancrages freudiens, perte due au fait que I'ceuvre de leur auteur
de prédilection (Bion ou Lacan) est élevée au rang de texte fondateur et fait écran & Freud [1.
Ainsi, Nino Ferro aurait déclaré que lire Freud aujourd’hui est inutile.]. Se détacher de Freud,
c’est évidemment un choix que I'on ne peut empécher personne de faire, mais ce choix nous
rend ces auteurs moins intéressants pour ce qui regarde notre démarche présente qui ne
s’appelle pas pour rien « penser avec Freud ».

Le fil conducteur qui se présente & moi pour le séminaire de cette année est le suivant:
selon ce qu’on peut savoir de la nature de la psyché, sa fonction primordiale (qui au plan
matériel est aussi celle du systéme nerveux central) serait de prévoir; prédire, deviner, en résumé:
de v ’tnterroger sur le monde environnant. Ne pourrait-on pas alors avancer que |'état par défaut
de I'étre psychique, c’est celui d’étre « en question » 7 « Létre en question », je I'entends dans
tous les sens que peut prendre |'expression, mais surtout en associant I'idée de « question » &
celle de « projet ». Ftre constamment en projet, ce serait une autre formulation possible, avec
tout ce que cela comporte de dynamisme, par opposition a toute stase ou hypostase, a toute
certitude finale. On pourrait dire cela de la psychanalyse elle-méme, en la considérant non
comme une chose acquise, mais comme un « projet freudien », avec le clin d’ceil évident &
'écrit fondateur de 1895. J’ai d’ailleurs longtemps songé  intituler ce séminaire « Le Projet
freudien »...

Il m’est venu de penser — hypothése & vérifier — que cet « étre question » c’est a la fois
le sujet humain et donc I'analysant, dans son « étre psychique », mais aussi 'analyste dans son
rapport 2 la pratique et a la théorie psychanalytique; I’étre en question, c’est donc la
psychanalyse elle-méme...

Il va de so1 que cette position questionnante est celle que je nous souhaite a tous au cours
de cette année.

ADDENDUM
Quelques précisions terminologiques.

o étre psychigue, je I'entends d’abord, suivant Freud, comme un réseau constitué de
mémoire(s) (les neurones « psy » du Projet), plus précisément : ve constifuant comme un
ensemble de traces mnésiques qui se sont inscrites du fait des impacts venant du monde



extérieur, ¢’ est-a-dire de Lautre.

e[ /expression « monde extérieur » ou « réalité extérieure » ne renvoie pas pour nous au
monde matériel en général — celui qu'étudient les sciences physiques —, mais au monde de l'autre
humain, monde par conséquent peuplé de tout ce qui est vignifiant, puisque cela fact signe &
chaque sujet humain. Ceci me donne 'occasion de mentionner la différence qui passe entre
« signifier que », qui est de l'ordre du signifiant linguistique, et « signifier & », qui est d’ordre
sémiotique, plus central pour ce qui nous intéresse en psychanalyse. Cette différence,
mentionnée par Lacan — qui comme on sait a fait grand usage du concept de signifiant — n’a
pas été utilisée systématiquement par lui. Laplanche I'a reprise et a fait du « signifier & » un
élément central de sa théorie de la séduction généralisée a travers la notion de « message ». On
aura sans doute l'occasion de revenir sur cet aspect en cours de route.

e Les traces mnésiques sont les traces du « signifier & » qui vient l'autre, de l'altérité; elles
sont donc essentiellement hétérogenes, brisant I'unité et 'homogénéité d'un hypothétique étre
primordial qui, si ce n’était de I'irruption des messages de l'autre, ne ferait que « continuer a
étre » (to go on being, selon 'expression de Winnicott). Je crois qu'il importe de souligner cet
aspect purement mythique d'un étre originaire pour ainsi dire « immaculé ». Méme si
Winnicott semble dire que le bébé ne ferait que « continuer a étre », il est aussi celui qui a
considéré qu'un bébé tout seul, cela n’existe pas. C'est sa fagon particuliere de noter lui aussi,
quoique de maniére moins directe et moins théorisée, la primauté de l'autre.

*Les traces de 'autre, étrangéres donc, ne peuvent que provoquer, intriguer, déranger
|'étre psychique qui va chercher un apaisement par la résolution de la tension que ces traces
élevent en lui. Il semble donc que le fait d’« étre en question », c’est d’abord une réponse aux
problémes posés par l'autre, I'étranger. Par |'« étre en question » j’entends donc tout d’abord
|’étre en état d'interrogation par rapport & ce qui se présente. Présentation qui nécessairement
perturbe cet étre, cette unité mythique primordiale qui, « si seulement c’était possible », se
maintiendrait idéalement dans un état de non-excitation (cette fois, je cite Freud dans Pulsion
et destin de pulsions, 1915). Cette idée de Freud, reprise a sa fagon par Winnicott, parcourt
toute son ceuvre et nous aurons sans doute y revenir parce qu'eﬂe réapparait sous différentes
appellations, dont la difficile « pulsion de mort », que Piera Aulagnier a de son c6té formulée
comme « désir de non désir ». Formulation des plus intéressantes puisqu’elle fait I'économie de
tout le bagage biologique (en fait, pseudo-biologique) sur lequel Freud pensait devoir
s’appuyer pour avancer cette notion si troublante. Avec « désir de non désir », Aulagnier dit,
en des termes plus prés de I'expérience, le « préférence » de I'étre psychique de ne pas étre
dérangé, excité. Désir mortifére dans la mesure o1, comme on |'a vu avec Winnicott, « un
bébé seul », c’est-a-dire non-excité par l'autre, cela n’existe pas. On sera peut-étre surpris de
voir ainsi un pont surgir entre des auteurs en apparence aussi éloignés que Winnicott et



Aulagnier, mais c’est moins surprenant qu'il n'y parait si du moins nous revenons, a partir de
chacun d’eux, au terreau commun qui est I'ceuvre de Freud et sa proposition d'une « tendance
idéale » (donc introuvable dans la pratique) de l'organisme a se maintenir dans un état de
non-excitation.

Nous ne pourrons évidemment pas entrer dans le détail de la pensée de Winnicott ou
d’Aulagnier (cela occuperait tout notre temps de I'année), mais je suis assuré que nous les
croiserons plus d'une fois dans le cours de notre recherche. Pour le moment, soulignons
seulement que la trilogie théorisée par Aulagnier (originaire, primaire et vecondatre) coincide fort
bien avec un autre angle que je vous propose a présent d’adopter, soit celui des systémes
vivants autopoiétiques, sur lesquels il me faut bien dire quelques mots.

*[a notion de systéme autopoiétigue, malgré son appellation d’allure savante, repose en fait
sur un postulat assez simple — postulat extrait de 'observation — et qui se formule ainsi: &
moins de croire en une divinité, & un Créateur, on postule que le vivant a comme propriété
fondamentale d’étre auto-créé, auto-organisé. « Poiese », en effet, ne signifie rien d’autre que
« création », comme dans la création poétique. Un systéme autopoiétique, en plus de s’auto-
organiser, a aussi la propriété de s’auto-entretenir, de s’auto-réparer, dans la mesure bien stir
ou il n’est pas endommagé au-dela de toute réparation possible, que ce soit par un
traumatisme externe, ou par l'épuisement de ce que Michel de M'Uzan appelle son
« programme de vie ».

*Ce mot de programme, entendons-le au sens étymologique: pro- (d’avance) gramma
(écriture, inscription): c’est le sens méme de ce qu’est une organisation. Dans son sens le plus
simple, le terme d’organisation est & entendre comme tragage d’un trait différentiel qui
délimite un systéme par rapport & un environnement [2. Cf. Spencer Brown, auteur de Laws of
form, cité par Luhmann, 2000]. Tragage que nous pouvons considérer comme une écriture
sans autre auteur qu'elle méme. Le pro-gramme est donc ce qui est « écrit d’avance » non parce
que « quelqu'un » 'aurait « programmé », mais parce qu'il s’avérera, aprés-coup, comme la
forme apte A organiser une réponse déterminée aux impacts de I’environnement; une réponse
capable de préserver la vie du systéme.

*Revenant & la notion de systéme autopoiétique, précisons que ce dernier entre dans un
rapport double avec son environnement, un environnement qui a pour premiére caractéristique
de n’étre pas le systéme, et donc de représenter un danger pour ce dernier. Le systéme doit
constamment se démarquer de |'environnement par sa cléture opérationnelle (pensons ici a la
membrane cellulaire) et cependant il doit constamment étre en rapport avec ce méme
environnement par des couplages structurels, afin d’y trouver ce qui lui sert & vivre et se



développer. On peut comparer les couplages structurels a des ports ou des ponts par lesquels
un « commerce » est possible sans mettre en danger la cléture opérationnelle. Notons au
passage que la notion de cléture opérationnelle indique bien qu'il n’existe pas d'unité
primordiale parfaitement indifférenciée. Dés qu'il y a vie (qu’elle soit biologique ou
psychique) il y a différence, trait différentiel qui doit constamment se réaffirmer. Rappelons que
la notion d’environnement fut utilisée par Winnicott, notion plus subtile chez lui qu’il n’y paratt,
et dont on dit — & tort, selon moi — qu'il se démarquait par la de Freud.

e A partir de la notion de systéme constitué par une ligne de démarcation au sein d’un tout
qui serait, au départ, homogéne, nous concevons que ce qui est ainsi différencié est toujours
déja le résultat du tragage d'une limite, d'un cléture. Dans notre effort purement théorique de
penser |'originaire (y compris au sens d’Aulagnier) on pensera donc a cet auto-tragage de la
limite, ¢’est-a-dire, & ce qu’elle appelle le « postulat d’auto-engendrement ». On voit ainsi que
I'auto-engendrement, au plan de l'originaire, n’est pas un fantasme d’auto-engendrement (les
fantasmes appartiennent au domaine de ce qu’elle appelle le « primaire »), mais un postulat
essentiel qui coincide avec le postulat de la théorie de systémes autopoiétiques.

*Notons également que la notion familiere d’auto-conservation entre aussi parfaitement
dans les fonctions autopoiétiques d'un systéme vivant. On retrouve aussi par la la notion de
« programme », par laquelle de M'Uzan a repensé I'auto-conservation a laquelle il a préféré
donner le nom de « vital-identital ».

Comme c’est le cas depuis le début de ce séminaire, je tenterai de susciter tout au long de
I'année la réflexion et la discussion par des textes introductifs comme celui-ci. Ces textes, je les
enverral au fur et & mesure de I'avancement de nos discussions. Je crois néanmoins utile de
souligner que j’entends avoir recours cette année a ce que je considére comme deux ceuvres
complémentaires (que jai déja signalées ic1), a savoir celles de Jean Laplanche (notamment ses
Nouveaux fondements pour la psychanalyse) et de Piera Aulagnier (en particulier La violence de
Uinterprétation). La lecture en arriere plan des ces deux ouvrages pourra sans doute contribuer
utilement & nos échanges.



