
Date : 2019-01-11 07:46
Sujet : 27- La psychanalyse: Méthode, procédé ou discipline ?

Nous abordons  à présent le troisième chapitre du livre de François Jullien, 
intitulé «  Le biais, l’oblique, l’influence ».

Dès les premières pages, nous butons, me semble-t-il sur le mot méthode. 
Jullien rappelle avec raison que la psychanalyse freudienne suppose de 
s’avancer sans idée préconçue (Freud disait: « sans représentation-but »). 
L’analyste doit être prêt à entendre ce que dit l’analysant en mettant à plat le 
discours de celui-ci, en ne privilégiant rien de ce qu’il dit, du moins au départ. Et 
l’on sait aussi les autres expressions que Freud emploie pour décrire comment 
procède l’analyste, comme « per via di levare », c'est-à-dire «  en enlevant »; il se 
réfère alors à Léonard de Vinci qui décrivait par ces mots la sculpture, qui 
consiste à enlever du bloc de pierre ce qui n’appartient pas à la forme finale, 
alors que la peinture, disait Léonard, procède « per via di porre », c’est-à-dire  « en 
ajoutant », puisque le peintre ajoute du pigment de couleur à la toile. Par 
ailleurs, pensons aux nombreuses fois où Freud rappelle qu’on demande à 
l’analysant de nous dire toutes les pensées qui lui viennent (Einfall, littéralement 
« qui lui tombent dessus ») sans préjuger de leur importance pendant que 
l’analyste écoute avec une attention « en égal suspens », et l’on arrive à la 
conclusion que si méthode il y a, elle est toute en prescriptions négatives.

Jullien, lui, écrit qu’il ne peut pas y avoir de méthode ni de principes, 
puisque l’analyste est disposé à « saisir le moindre indice ». Il semble ainsi 
considérer l’idée de « méthode » sou l’angle de la « stratégie », c'est-à-dire d’un 
plan établi d’avance avec des buts assignés etc. Si méthode équivaut à stratégie, 
Jullien a évidemment raison: les psychanalystes n’usent pas de stratégie, ils 
n’essaient pas de diriger l’analysant, ouvertement ou secrètement, vers tel ou tel 
but, vers telle ou telle matière à explorer. Mais peut-être que le problème de 
savoir s’il y a ou non méthode se ramène à une question de mots. Si l’on pense en 
effet au Discours de la méthode de Descartes, il n’y a, là aussi, qu’une tâche en 
négatif: ne rien prendre pour acquis de ce que nous communiquent nos organes 
des sens. Ce qui est « méthodique », chez Descartes, c’est le doute. De même, 
chez Freud, ce qui est méthodique c’est l’effort de mettre en suspens les 
préjugés, les idées convenues et convenables, les jugements de valeur… tout ce 



qui porterait à faire le jeu du refoulement en déclarant inintéressante ou 
inconvenante telle ou telle idée qui surgit en cours de séance.

Mais accordons à Jullien au moins deux choses: d’abord, qu’en soulignant 
que l’analyste ne saurait procéder « selon un plan préconçu » il montre qu’il a 
bien saisi ce qui caractérise la façon de faire en psychanalyse. Il attire ainsi 
l’attention sur ce que cette manière de procéder a d’inhabituel pour le quidam 
qui s’attend à ce que le psychanalyste soit un expert qui va le guider vers les 
choses importantes etc. Ensuite, reconnaissons que Freud lui-même, en 1921, 
dans sa définition canonique, en trois volets, de la psychanalyse [1. Article «  
Psychanalyse » et «  Théorie de la libido » in Œuvres complètes, Vol XVI, p. 181 et 
ss.], il nomme d’abord la psychanalyse comme « procédé d’investigation » ; c’est à 
propos du second volet qu’il parle de « méthode de traitement » dérivée du 
procédé d’investigation.

Le débat se portera-t-il donc sur la différence qui passe entre « procédé » et 
« méthode » ? Et avons-nous quelque chose à gagner à ce débat ? Je me permets 
d’en douter. L’important est de retenir que l’écoute psychanalytique se fait 
idéalement en l’absence de but déterminé à l’avance. Comme nous l’avons vu à 
l’automne, l’analyste doit essentiellement se rendre disponible à entendre ce qui se 
dit, et j’emploie à dessein la forme réflexive, car il s’agit d’entendre, selon la 
formule employée par le regretté François Gantheret, « une parole qui parle 
d’elle-même »[1. In Incertitude d’Eros, Gallimard.]. Cette expression est 
volontairement à double sens: le « d’elle-même » voulant à la fois dire « toute 
seule » (« ça parle en nous ») et « à son propre sujet » [2. Cette dernière 
expression, « à son propre sujet » ouvre à son tour une nouvelle ambiguïté: celle 
du sujet dont on parle, et du sujet à qui l’on parle; mais je laisse pour le moment 
de côté cet aspect.].

Gantheret fait ici appel aux notions linguistiques de signifiant (la matière 
sonore des mots), signifié (l’idée associée au signifiant) et référent (la chose dans 
le monde à laquelle se rapporte l’idée). Ce qu’il veut dire avec « une parole qui 
parle d’elle-même » c’est que la parole en analyse (les signifiants) est à elle-même 
son propre référent. C’est-à-dire que la parole prononcée en séance ne doit pas 
être entendue selon l’usage ordinaire qui consiste à chercher au dehors, là-bas, 
ce dont l’analysant parle, mais d’entendre si possible l’auto-référentialité de la 



parole. Cela peut sembler pousser du côté d’une totale abstraction, mais l’effet 
obtenu est tout à l’opposé: ainsi écoutés, les mots prennent de la substance, de la 
« chair », pour employer une autre mot utilisé par Gantheret [3. Voir « Traces et 
chair » in Moi, monde, mots, Gallimard].

Jullien nous parle de biais, d’oblique : ne pourrait-on pas penser que 
l’écoute psychanalytique se fait « de biais » précisément dans la mesure où l’on 
n’entend pas ce qui se dit selon la ligne droite de l’apparente évidence de ce que 
le moi veut dire, mais en entendant la parole elle-même dans toute sa substance ? 
Du moment que l’on replie l’un sur l’autre signifiant et référent, le signifié 
(l’idée) non seulement n’est plus ce que le moi croit dire, mais il disparaît 
carrément de la scène. Il reviendra, bien entendu, mais ce sera après avoir pris 
un nouveau sens. Il y aura eu suspension temporaire de la signification, avec une 
sorte de régression à la matérialité du mot et à l’auto-référence de la parole, à 
partir de quoi une nouvelle signification pourra éventuellement être produite. 
Cela d’autant plus que l’analyste qui entend la chair de cette parole y détecte 
aussi ce qu’elle comporte d’acte, dans le cadre du transfert. Transfert à entendre 
lui aussi non pas comme délibérément adressé à l’analyste, mais comme se faisant 
de lui-même.

Selon cette façon de voir, il est donc vrai que l’analyste n’use de pas de 
méthode, surtout pas au sens de la stratégie, et qu’il doit plutôt accepter d’être 
un réceptacle de la parole, celle de l’analysant et celle qui lui vient, sans 
nécessairement lui appartenir en propre…

Qu’on parle de méthode ou de procédé m’apparaît donc secondaire si du 
moins on s’entend que ce qui compte c’est une certaine disposition par rapport à 
l’écoute et à la parole ; une écoute et une parole prises à contre-courant de ce qui 
se fait dans la conversation ordinaire. Peut-être pouvons-nous dire alors que si 
l’analyste procède sans méthode, il n’est pas dispensé de s’en tenir à une 
discipline ?

(Séminaire du 16 janvier 2019.)


