Date : 2018-08-27 09:58
Sujet:  26- Bréve introduction au séminaire de I'automne 2018

Si je vous a1 proposé de discuter cet automne 'ouvrage de Frangois Jullien
intitulé “Cing concepts proposés a la psychanalyse”, ¢’est que ce philosophe et
sinologue procéde d'une maniére qui m'intéresse depuis pas mal de temps. Je
veux parler de la nécessité de faire des excursions hors du champ
psychanalytique pour mieux y revenir et peut-étre mieux comprendre ce dont
nous parlons de l'intérieur de ce champ. J’ai défendu, par exemple, cette idée
pour ce qui est du rapport de la psychanalyse avec les neurosciences: au lieu de
se jeter & corps perdu dans une “neuropsychanalyse”, allons visiter les
découvertes ou les concepts neuroscientifiques qui nous semblent pertinents et
revenons a la psychanalyse pour voir si cela peut éclairer un coin encore
“ombragé” de notre discipline. Or, 1l se trouve que Francois Jullien fait
précisément cela, mais & une échelle beaucoup plus vaste: aller étudier la pensée
chinoise pour jeter un regard en extériorité sur la pensée occidentale. Et comme
un des rejetons de sa vaste entreprise concerne la psychanalyse, quol de mieux
que de 'accompagner dans cette démarche ?

Comme on aura 'occasion de le voir, la démarche est des plus intéressantes
et pourra nous révéler que nous ne sommes pas en pays aussi étranger qu'on
pourrait le croire. Peut-étre est-ce parce que la psychanalyse a dés le départ
quelque chose qui la place en rupture avec la pensée occidentale traditionnelle ?
N’allons pas trop vite. Lisons lentement Francois Jullien et tendons l'oreille aux
questions qu’il nous pose sans aussit6t leur chercher des réponses convenues.
Comme on dit, “la réponse est le malheur de la question” (Blanchot). Alors,
essayons de garder les questions ouvertes aussi longtemps que possible et de les
laisser nous “travailler”, surtout que Jullien a de trés bonnes questions & nous

poser, comme déja son introduction le montre.

Cependant, essayons de ne pas tomber dans le piége opposé, que
j'appellerais la fascination pour I'exotisme. Ce n’est pas parce que c’est différent
que c’est nécessairement plus “vrai”. Limportant, c’est la mise en tension entre
les deux péles de la pensée que sont, dans notre cas présent, la métapsychologie
freudienne et les concepts empruntés a la pensée chinoise.



Il nous faut donc lire, et lire attentivement, avec la plus grande disponibilité
possible, sans nécessairement se sentir obligés d’opter pour I'un ou l'autre des
deux pdles. L'important est de réaliser que I'exercice que nous propose Jullien
est des plus nécessaires. Il expose la psychanalyse & un défi salutaire qui
correspond d’ailleurs & quelque chose qui peut se formuler en des termes pour
nous plus familiers. Ainsi, Freud, dans Au-dela du principe de plaisir souligne-t-il
qu’un organisme vivant a besoin de nouveaux apports de stimuli pour étre
“rafraichi”, pour ne pas se dégrader de l'intérieur:

“[L]e proces de vie de I'individu conduit, pour des raisons internes, au
nivellement des tensions chimiques, c'est-a-dire 4 la mort, tandis que 'union avec
une substance vivante individuellement distincte augmente ces tensions,

introduisant pour ainsi dire de nouvelles différences vitales qui doivent ensuite

étre éliminées par la vie.” [1. Freud, O.C., vol XV, p. 329.]

Négligeons le langage biologique/chimique de Freud, le raisonnement reste
valable. Lapport de ce qui vient de I'étranger vivifie, méme si le systéme qui
I'accueille travaillera ensuite A éliminer, assimiler les différences. Ce cycle se
répétera indéfiniment: cela s’appelle étre vivant.

Or longtemps la psychanalyse s’en est tenue & un “entre nous” confortable,
sans se sentir obligée de s’expliquer avec des disciplines voisines et sans
admettre de “nouvelles différences vitales”. S’expliquer ne veut pas dire se
soumettre aux exigences des ces autres disciplines, mai faire valoir sa spécificité
dans une langue aussi claire que possible et avec des concepts aussi bien formés
que possible ¢/, au besoin, revoir, en tout ou en partie, ses propres concepts. Les
disciplines ou les cultures différentes, comme c’est le cas ici, sont envers la
psychanalyse comme |'environnement pour un systéme vivant. L'environnement
a comme premiére caractéristique d’étre étranger au systéme. En effet, un
systéme n’est vivant que par le fait de se distinguer activement de son
environnement, de lutter constamment pour maintenir sa différence, sans quoi il
se dissoudrait dans 'environnement et disparaitrait (pensons ici, en biologie, &
une cellule vivante ). Toutefois, il serait tout aussi dangereux pour le systéme de
ne pas chercher dans cet environnement de quoi se nourrir et se renouveler: c’est
ces deux aspects que soulignait Freud: accueil de nouvelles tensions, tout en



travaillant ensuite a les niveler.

La théorie des systémes autopoiétiques suppose que tout systéme doit
trouver des “couplages structurels” avec son environnement, autrement dit une
[nte/face grace a laquelle des échanges sont possibles entre les deux, échanges qui
n’abolissent pas les différences vitales, mais qui permettent une coexistence
dynamique mutuellement avantageuse, méme si plane toujours le danger. Cela ne
réussit pas toujours et 'on voit en effet des systémes se détériorer puis
disparaitre; c’est la est un destin inévitable a long-terme. Mais tant qu'ils luttent
pour rester vivants, les systémes n’ont d’autre choix que de trouver ces moyens
d’échange mutuellement avantageux. La crise planétaire au plan du climat et
autres problémes environnementaux est un exemple bralant d’actualité.

Si nous considérons a présent la psychanalyse comme formant elle aussi un
“systéme vivant” (systéme conceptuel, méthode pratique, cadre, éthique, etc.),
elle doit savoir se nourrir de ce qui 'entoure et qui lui est tout d’abord
nécessairement étranger. Il faut trouver des moyens d’importer de l’étranger,
sachant a la fois /e modifier et ve modifier pour que cela devienne un facteur
d’enrichissement.

On peut dire que la psychanalyse posséde les outils lui permettant de
métaboliser ce qui lui vient de I'extérieur, et donc de non seulement “survivre” &
la confrontation avec I'étranger, mais d’en tirer avantage pour une meilleure
compréhension d’elle-méme. Elle n’est donc obligée ni de se replier sur elle-
méme dans une impossible autarcie ni de renier sa propre spécificité. Cest dans
cet esprit, en tout cas, que je vous propose d’aborder les intéressantes
propositions que fait Frangois Jullien & la psychanalyse.

Une des premiéres questions est celle de la notion de causalité. On sait que
Freud parlait de déterminisme inconscient et décrivait les symptémes comme
“surdéterminés”, c'est-a-dire soumis a plusieurs déterminations qui convergent
vers une issue finale commune. La compréhension spontanée qu’on peut en avoir
est qu'un symptéme n’a pas une seule cause... Or, un des premiers effets qu’a eu
sur moi la mention par Jullien de la différence entre pensée occidentale de la
causalité et pensée chinoise “de condition, de propension et d'influence” ( p. 15),



c’est de me faire me tourner vers la littérature psychanalytique depuis ses
débuts. J’ai eu la bonne surprise de trouver que dés les années 1920 la question
était posée, et que les psychanalystes s’étaient tournés vers un physicien et
mathématicien du nom de Reiner pour en discuter. Vous trouverez son article
publié (en anglais) au début des années trente dans ce qui était alors la toute
jeune revue Paychoanalytic Quarterly. J’ai mis le texte a votre disposition dans la
section “Documents” du site web. On y trouve des clarifications fort
intéressantes & propos de la différence entre causalité et déterminisme. C'est déja
un indice de comment se passent les choses quand on est interrogé de 'extérieur.
On se retourne et on découvre des questions qui seraient passées inapercues. [2.
C'est d’ailleurs ce qui s’est passé avec certains concepts freudiens qui n’ont été
mis en lumiére que gréce A la traduction, parce que dans la langue allemande ces
termes étalent trés courants et ne ressortaient pas avec autant de netteté aux
yeux des lecteurs germanophones.] Pour revenir a la causalité, vous pourrez voir
que dans le texte le physicien Reiner fait remarquer aux psychanalystes qu'ils
confondent causalité et déterminisme. Voila déja un exemple du dialogue qui, je
'espére, s’engagera avec et grice & Frangois Jullien et ses propositions.



