Date : 2018-05-19 13:21
Sujet:  25- Récapitulation pour clore le semestre

Apres le parcours que nous avons effectué cette année a propos de
I'hallucinatoire et qui nous a conduit & relire attentivement « Psychologie des
masses et analyse du moi », il convient sans doute de tenter de jeter un regard
rétrospectif et & essayer de tirer quelques conclusions. Celles-ci seront
nécessairement provisoires, dans la mesure oll nous ne croyons pas a
|'établissement de vérités éternelles. Mais en voulant récapituler et méme
conclure, 1l est inévitable que nous donnions des versions quelque peu
« durcies » des concepts que nous avons examinés dans leur fluidité, voire
parfois leur ambiguité.

Le diagramme proposé dans le document précédent nous servira
d’organisateur de cette récapitulation. Je le reproduis au bas du présent texte.
Je rappelle qu'il convient de parcourir ce diagramme dans le sens anti-horaire et
commengant par I’Acte, placé en haut et & gauche. Au commencement était
I'’Acte, c’est la fameuse citation que Freud emprunte & Goethe et qui clét Zotem et
tabou. Nous ne nous contenterons pas de la citer une fois de plus et soulignerons
au contraire sa trés grande actualité, c’est le cas de le dire, attestée également par
les conceptions les plus contemporaines en neurosciences.

L'acte, c'est-a-dire, comme le montre le diagramme, quelque chose qui est
aux antipodes de la pensée quoiqu'inséparable d’elle, et qui se retrouve 2 la fois
dépassé et repris [1. C'est la notion d’aufhebung, qui se traduit parfois par
« dépassement-conservation », d’autres fois par « releve ». Notion hégélienne
mais dont Freud fait clairement usage, notamment dans La Négation (1925).]
dans quelque chose qui lui ressemble, 'action. La continuité et la différence entre
ces notions d’acte, pensée et action se constate aisément si 'on suit Freud quand
il déclare que la pensée est elle-méme une action expérimentale, 2 faible dépense
d’énergie. C'est comme si la pensée était donc une action commise dans un
espace virtuel. Mais il n'y a pas que I'action qui peut trouver a se produire dans
un espace virtuel; I'acte aussi a son vis-a-vis immatériel: c’est 'hallucinatoire.
Cela mérite quelques commentaires, parce que il est contre-intuitif de situer
I'hallucinatoire du c6té de l'acte.

Une premiére remarque consiste a noter que du c6té gauche du diagramme,
donc du c6té de I’Acte et de I'halluciner, il n’y a pas de sujet. Cela agit, cela
hallucine. Nietzsche est allé jusqu’a affirmer que tout aussi bien « cela pense » ou



« 1l pense » (comme on dit « il pleut »), ce qui est juste, & cette exception prés que
lorsque des pensées se produisent en nous et que nous les assumons, nous nous
assumons en méme temps en tant que sujet de ces pensées. La situation devient
alors plus complexe: « cela pense » en moi, de la méme fagon que « cela agit » ou
« cela réve », mais la pensée authentique nous incite & nous poser comme
pensant, alors qu’on est porté a croire qu’un agir, ou un réve, cela s’est passé
malgré nous, sans notre consentement. Or la pensée non plus ne demande pas
notre consentement, mais lorsqu’elle s'impose et que, passée au crible de la
critique, elle se maintient, alors nous I'embrassons volontiers au point d’en faire
le témoin de notre existence. Descartes propose « Je pense, donc je suis », et
bien que la logique de cette assertion soit discutable dans la forme proposée, on
pourrait peut-étre dire: « Cela pense et un “je” finit par se constituer ». Comme
Aulagnier le montre dans La violence de Uinterprétation, le « Je » est inséparable du
discours, et n’est en fait que le « discours du Je sur le Je ».

Tout cela peut sembler bien « intellectuel » (au sens péjoratif qu'on donne,
va savoir pourquoi, a ce terme de nos jours). Cela peut sembler aussi éloigné des
préoccupations cliniques quotidiennes des psychanalystes. Or rien n’est plus
faux. Car comment s’orienter dans sa pratique si on ne sait distinguer entre ce
qui reléve de I'acte ou de l'action ?

Examinons le diagramme. Sous « acte », nous trouvons décharge,
répétition, psychologie de masse, suggestion... rien, donc, qui reléve de la prise
de position individuelle, assumée; rien qui donne un sujet capable de prendre ses
responsabilités, de reconnaitre ses désirs. Tout ce qui est nettement & gauche du
pointillé rouge pourrait se résumer en un « Cest plus fort gue moi » ou le « C’ »
désigne bien I'impersonnel, le Ca si I'on veut, I'inconscient, 'actuel. Ce « pas de
sujet » est important puisqu’il ne signe pas une absence compléte de
responsabilité assumée par un sujet, mais le fait que le sujet qui vient consulter
I'analyste est bel et bien divisé, qu'il est en proie & des éléments dont il n’a pas la
clef et dont il voudrait bien se départir ou se déresponsabiliser, mais dont il sent
bien que cela est « en lui » bien qu’étranger: « etwas andere » (« quelque chose
d’autre »), écrit Freud dans « Le moi et le ¢a ». Cette « étrangeéreté », selon le mot
de Laplanche, on ne peut cependant pas la détacher de soi, sauf dans le délire et
l'aliénation radicale. « Cela » nous colle 4 la peau et ne nous lache pas. Le but
général de toute analyse est justement d’amener autant que faire se peut « cela »
du c6té du « je ». C'est la fameuse conclusion de Freud 2 la fin de « La

décomposition de la personnalité psychique » (1932, Nouvelles conférences):



« Wo Es war, soll Ich werden », « La ol était du Ca, la du Je adviendra ».
Conclusion 4 examiner dans toute son ambiguité: Freud en parle comme de
I'asseéchement d'un marais salant, laissant entendre qu’on pourrait ainsi assécher
au moins une partie du Ca et le transformer en Je. Mais si nous disons avec
Nietzsche que « ¢a pense en nous » (et c’est de Nietzsche que Freud a pris |'idée
d’un Ca, grice A une remarque de Groddeck), alors la fameuse conclusion de

reud peut aussi vouloir dire: 1A ot 1l v a du Ca, le Je peut désormais se sentir
Freud peut loir dire: | lyad le Je peutd t
plus & son aise, se dresser moins raide contre ’autre-chose en lui. Le Je peut en
venir & reconnaitre et & tolérer que 12 ot il y a du ¢a « il y aura encore et toujours
de l'autre » (Laplanche), que l'issue d'une analyse n’est pas de se débarrasser de
cet autre-chose, mais de mieux s’arranger avec.

Et I'hallucinatoire dans tout cela ? On se souviendra qu’au début de
I’automne j’avais présenté un bref apercu des positions de Julian Jaynes, cet

) p per¢ p Ly

auteur qui a postulé que les humains ont longtemps fonctionné avec un esprit
« bi-caméral » (2 deux chambres): hallucination et action, c'est-a-dire en
I’absence de pensée critique, de « Je ». Pour Jaynes, cela décrit une époque

p q y poq
historique qu’il considérait attestée par maints documents et artefacts et &

que q p
laquelle, avec I'invention de I'écriture, aurait succédé la période actuelle ou la
pensée critique est possible. Nous n’avons pas nécessairement & prendre position
a ce sujet pour constater que I'hallucinatoire est en effet une sorte de proto-
pensée; pas une pensée véritable, mais une premiére forme de « virtualisation »
qui concerne l'acte. Lacte et non |'action, puisque nous définissons avec Arendt
I’action comme une intervention délibérée, assumée, donc « pensée » dans la
p

spheére sociale, dans I'histoire.

Une autre fagon de dire les choses serait donc que la psychanalyse conduit
le sujet de [acte (de la répétition, de la tendance a la décharge) a laction (capacité
de délibération, de retardement de la décharge réflexe). L'hallucinatoire sous
toutes se formes se situe entre ces deux poles, avant la pensée, mais ayant déja
dépassé I'acte du fait de se déployer dans un aire virtuelle. Ainsi le réve et le

p ploy
fantasme ne concernent que des actes virtuels réalisant, satisfaisant, sous forme de
q
compromis, le souhait inconscient. Ces actes virtuels ont 'avantage d’exprimer et
d’accomplir (virtuellement, hallucinatoirement) le souhait sous-jacent sans
affronter le danger que comporterait un acte réellement perpétré. Mais ici il
convient de remarquer une confusion possible: 'accomplissement hallucinatoire
du souhait n’est pas de 'ordre de la satisfaction réelle. La satisfaction est elle
p

aussi toute virtuelle. On a coutume de donner ici I'exemple du fait que le



nourrisson qui hallucine le sein ne voit pas sa faim satisfaite —ce qui est
évidemment vrai. Cependant, le manque de satisfaction réelle n’est pas vraiment
ce qui devrait nous préoccuper, puisque le souhait inconscient que le réve (ou
I'’hallucination) est destiné A satisfaire n’est pas de cet ordre « auto-conservatif ».
Freud a peut-étre ici péché par « behaviorisme » avant la lettre en faisant surgir
I'hallucination et le désir & partir du retard de la mére a satisfaire la faim. Cette
hallucination du sein, comme coordonnée sensorielle du lait & venir, peut bien se
produire — nous n’en savons rien, mais ['hallucination, en réve ou autrement, de
ce qui nous manque gravement, nous suggére que cela se peut. Cependant, la
n’est pas l'essence de I'hallucinatoire qui nous concerne. Le souhait inconscient
qui intéresse la psychanalyse concerne non pas le lait ou le nutriment quel qu'il
soit, mais le sein en tant qu’objet séducteur, excitant. Le pulsionnel se distingue
en effet de l'instinctuel par le fait que la ot I'instinct vise I'apaisement par l'objet
approprié (objet du besoin, objet auto-conservatif), la pulsion recherche plus
d’excitation: c’est l'objet excitant qui est visé.

L'hallucinatoire, c'est-a-dire le réve, le fantasme, I'illusion n’apaisent pas,
mais cnctlent, ils ont partie liée avec la poussée de la pulsion. Réver, imaginer,
c’est déja viser une action. Leur seul « défaut » par rapport a la pensée et &
I'action qui lui est associée, c’est de faire fi de la réalité partagée, de ne se
dérouler que dans l’espace virtuel ou alors, dans la perversion, de traiter 'autre
humain comme un objet partiel ou virtuel. Passer de I'halluciner au penser, et de
12 & I'action, cela demande quelque chose de plus.

Qu’est ce quelque chose de plus ? C'est I'examen de réalité qui est un
détachement, voire un renoncement 2 la satisfaction virtuelle un deuil aussi de
’excitation permanente (effet, ultimement, de la pulsion sexuelle de mort). C'est
la reconnaissance de l'autre humain comme d’'une part excitant, mais aussi
comme limitant I'excitation infinie du pulsionnel. C’est le passage de la pulsion
(dont I'objet est I'objet partiel) & 'amour (dont I'objet est I'objet total). Cela
comporte un deut/, qui est notre mode de symbolisation par excellence.
L'élaboration psychique est donc indissociable de 'élaboration d'un deuil.
Maintenir en vie le psychique, le penser, cela demande un renoncement a la
décharge mais aussi une véritable prise de risque: le risque de la parole et de
I'action dans le monde réel (2 ne pas confondre avec le Réel tel qu'il contraste
avec le Symbolique). Ce monde réel est au contraire un monde ou la
symbolisation permet une véritable circulation de la parole et du sens entre les
étres, c’est la réalité partagée et pouvant étre modifiée par autre chose que



I'illusion et I'hallucination, c'est-a-dire par l'action inscrite dans I'histoire, ce qui
comporte la reconnaissance de 'autre en tant que sujet égal a soi.

ADDENDUM
Masse, énergie et transfert (2017-XI-04)

Contrairement a ce qui se présente a |'expérience subjective, la masse ne se
forme pas a partir d'individus qui convergent vers elle; c’est bien plutét
I'individu qui émerge de la masse, s’en dégage, s’en différencie. Mais I'appel a la
reconstitution de la masse est constant et puissant: en termes darwiniens
élémentaires on peut considérer que la masse originaire promet au sujet
individuel sécurité (autoconservation individuelle) et opportunité sexuelle
(reproduction de l’espéce). Le fonctionnement en groupe social est donc I'état de
base de 'humain, comme cela a été dit depuis longtemps. Mais ce qui lui est le
plus spécifique est que la structure sociale, auto-régulée chez les fourmis ou les
abeilles, est bouleversée par cette « trouvaille » de I'évolution qu’est I'apparition
du sujet individuel, c’est-a-dire du membre de la masse capable de penser en
dehors des effets suggestifs de celle-ci, voire & son encontre.

Le fait notable est que I'émergence de I'individu se fait a travers le
processus méme qui sert au maintien et a la reproduction de la masse, soit le
traitement de I'information dont la masse a besoin pour sa survie et son
extension, information pour laquelle chaque membre individuel a une fonction
qu’on pourrait dire d’antenne ou d’agent. Dans un premier temps, cet agent
individuel n’est que |'extension de la masse, ne pense pas différemment d’elle. Il
exécute les fonctions attendues de lui avec fidélité et peu de créativité. Julian
Jaynes, avec des hypothéses audacieuses autant que controversées, a théorisé
cela en postulant un «esprit bicaméral » (bicameral mind) dont auraient été dotés
les humains jusqu’a environ la fin du 3e millénaire avant notre ére. Il faut
entendre par bicaméral un esprit se subdivisant essentiellement en une
« chambre » de réception des directives et instructions, au besoin hallucinées,
venant de 'autorité, et une autre « chambre » vouée a I'exécution de ces ordres.
Toutefois, selon Jaynes, I'invention de |'écriture et donc la possibilité de porter
les ordres du centre vers une périphérie de plus en plus éloignée, jusqu’a la
frontiére d’avec d’autres groupes sociaux, aurait exposé les agents individuels a
des situations que le centre n’aurait pu prévoir, ce qui aurait fini par mettre en



crise le systéme « bicaméral » et forcé I'individu & trouver des solutions inédites,
bref & se mettre a penser par lui-méme. La pensée au sens moderne serait venue
se substituer & la mémoire de type hallucinatoire.

Mais penser par sol-méme est dangereux, puisque cela met le sujet & part de
la masse, I'expose a perdre la solidarité de ses congénéres et donc a l'isoler aussi
sur le plan sexuel. Ce risque de privation de jouissance, peut s’avérer ultimement
aun danger mortel. C'est sans doute pour cette raison que |'appel au retour a la
psychologie de masse exerce un pouvoir si grand.

Pourtant, I'émergence de I'individu créateur — effet, comme déja dit, de
I'évolution méme de la masse —, ce sujet pensant par lui-méme, est un élément
essentiel de 'avancement de la culture de la masse. On voit donc que cette masse
se différencie en fonction de la contradiction qui apparait en son sein. Contra-
diction, c’est littéralement : dire le contraire. La contradiction est un moteur de
'évolution et I'on sait que les sociétés démocratiquement les plus avancées sont
celles capables justement de tolérer en leur sein la contradiction. Ces sociétés
tolérent plus que les autres qu'un ou des individus puissent s’opposer a la
mentalité collective. Mentalité de masse qui est toujours, par essence,
conservatrice, mais qui a secrétement besoin de ces individus dont la pensée plus
ou moins en contradiction avec ce conservatisme peut proposer des solutions
originales aux problémes nouveaux que la masse ne sait jusque-la comment
résoudre.

Le probléme que la masse doit résoudre en ce moment évolutif est de
comment préserver sa cohésion en dépit de 'émergence du penseur individuel, et
donc de la pensée critique. Le danger encouru par I'individu de perdre 'amour
et/ou la sécurité se charge de cette mission: cette menace soutient, au sein de
I'organisation psychique individuelle, des représentants efficaces de la masse.
Cela veut dire que 'appel au conformisme, a la mentalité de groupe est trés
puissant, et cependant nous avons absolument besoin que des individus y
résistent précisément pour donner 2 la pensée la possibilité de trouver des voies
nouvelles.

Le texte Psychologie des masves et analyse du moi s'intéresse spécifiquement a
cette question.



NOTES



