Date : 2018-03-23 08:01
Sujet: 24- Psychologie de masse et hallucinatoire

On aura compris que si la psychologie de masse repose sur la suggestion et 1'identification, c'est-
a-dire sur le « lien érotique », comme le nomme Freud, et que si en se fondant sur ce lien
érotique elle contourne par le fait méme les processus de pensée, alors on voit aisément le lien
avec l'hallucinatoire.

Lorsque Freud, a propos du cas Schreber, dit de I'hallucination que ce qui est aboli au dedans
revient du dehors, ou lorsque Lacan reformule cela en disant que ce qui est forclos du
symbolique revient dans le réel, ces formulations ont en commun de désigner un manque a
penser. Le penser en effet est de I'ordre du symbolique, et il émane du dedans, ou en tout cas se
constitue a 1'encontre de ce qui du dehors tente de 1'influencer sans passer par le crible de la
critique.

Dans le jeu de pendule entre penser et agir, 'hallucinatoire, se situe nettement du c6té de 1'acte,
méme si I'on ne voit pas I'agir dans le comportement observable. Que voulons-nous dire par la ?
Nous voulons dire que tout comme 1'acte, I'hallucinatoire emprunte la voie la plus courte, alors
que penser demande un délai, un différé pa rapport a la décharge immédiate de 1'acte.

Distinguons l'acte de l'action.

L'acte, nous le disions a l'instant, est de 1'ordre de la décharge par les voies les plus courtes.
Pourtant, comme on sait, on ne saurait se contenter de seulement penser (sans compter que
penser est un acte expérimental, virtuel, a faible dépense d'énergie). Vient un moment ou il faut
bien agir dans le monde réel. Alors ou est la différence entre agir délibérément et passer a

l'acte ? Il nous faut poser qu'agir apres délibération, cela s'appelle une action, et que cette action
est généralement complexe, polysémique et dotée d'une intentionnalité consciente. L'action peut,
bien entendu, prendre aussi des significations qui dépassent I'intention consciente, mais elle a
néanmoins comme particularité d'étre réfléchie et donc de comporter aussi la responsabilité de
celui qui produit cette action.

L'agir (agieren), tout comme 'hallucinatoire, se présente d'abord comme ce qui échappe au
vouloir conscient du sujet. En analyse (mais aussi dans la vie courante) 1'enjeu majeur, outre le
fait d'en comprendre le sens, devient justement celui de pouvoir reprendre a son compte, c'est-a -
dire assumer la responsabilité de l'acte ou de 1'hallucinatoire, c'est-a -dire d'y reconnaitre son
propre désir.Ce qui revient a opérer selon la psychologie individuelle! Nous voyons donc la
boucle presque se boucler: mais des formes qui peuvent a prime abord sembler trés proches
(acte et action, p. Ex.), se situent en fait aux deux extrémités d'un cercle brisé (voir illustration).



Dans ce diagramme, j'ai cherché a faire visualiser la différence qui passe entre acte et action
sans toutefois poser ces termes comme s'ils étaient I'un envers l'autre des alternatives absolues. Il
y a des continuités, des flous, des ambiguités. Mais on peut dire qu'il y a aussi des polarités. Dans



le schéma, il y a les grandes polarités entre Réel et Symbolique (pas exactement au sens lacanien,
mais s'en approchant), entre Actuel et Histoire (ou temporalité), et qui se spécifient de manicre de
plus en plus détaillée entre halluciner et penser, ou entre acte et action. J'ai posé ces quatre
derniers termes autour d'un cercle ou d'une boucle séparée par le milieu par une ligne pointillée,
une frontiere poreuse. Maniere de souligner qu'il ne s'agit pas de coupure absolue. Ainsi on peut
parcourir la circonférence du cercle en partant de l'acte, passer par I'hallucinatoire, puis la pensée
et aboutir finalement a 1'action, c'est-a -dire a l'intervention assumée dans le monde social,
parmi les autres humains. a€ l'intérieur du cercle, de part et d'autre de la frontiere poreuse, mais
chevauchant aussi a divers degrés celle-ci, j'ai nommé un certain nombre de phénomenes qui
pullulent, pour ainsi dire, dans I'appareil de I'ame. Certains sont trés polarisés; par exemple: la
décharge vs l'inhibition ou le jugement; la répétition vs 1'élaboration ou la délibération. D'autres
les sont moins: ainsi on ne saurait prétendre a une absence totale de croyance ou de suggestion
dans notre examen de réalité, et il y a toujours une part de fantasme dans nos pensées qui se
voudraient les plus rigoureuses. Il y a toujours un mouvement dialectique qui nous fait passer
d'un élément a l'autre. Ainsi, penser ne se fait pas a partir de rien: cela commence par le déja
pensé, I'opinion, 1'idée recue (psychologie de masse) qu'il s'agit de soumettre a la critique afin de
parvenir a2 une pensée nouvelle (psychologie individuelle). On commence par fantasmer un
projet avant de se mettre a concevoir les moyens réels avec lesquels on peut le réaliser; et ainsi
de suite. Reste qu'il est utile de situer tous ces phénomenes par rapport aux grandes polarités plus
abstraites Réel/Symbolique, Actuel/Historique, Penser/Halluciner.

keksk

L'usage du terme « hallucinatoire » peut parfois paraitre inapproprié€ ou du moins excessif.
N'abuse-t-on pas ici de 1'analogie entre une perception sans objet, qui est la définition de
I'hallucination, et la constitution d'images, idées ou souvenirs effectuée sous I'influence de la
suggestion, sous le poids de I'autorité ou sous 1'illusion de group ?? En fait, il y a plus qu'une
analogie entre ces phénomenes, ils appartiennent 2 un continuum. Ainsi, la perception d'un objet
qui est bien 1a , que nous dirons réel, n'est jamais exempte de l'apport de 1'imagination, et la
construction est toujours a 1'ceuvre sans que nous en soyons conscients. C'est ce qui justifie que
nous parlions de la réalité psychique comme le domaine propre de notre recherche et de notre
pratique psychanalytique. Nous dirons que la perception, interne ou externe, qui est
essentiellement influencée, déformée ou détournée par la réalité psychique, cette perception a le
caractere de I'hallucinatoire.

Par conséquent, tout fonctionnement psychique est, a divers degrés, de quelque facon
hallucinatoire. Cependant les effets de 1'hallucinatoire peuvent encore €tre filtrés par I'examen ou
épreuve de réalité, qui consiste a distinguer justement ce qui est 1a , dehors, de ce qui ne serait
que l'effet du souhait ou de l'influence. Cet examen de réalité se subdivise a son tour en examen
ou épreuve d'actualité et examen de réalité proprement dit. [1. Voir Leclaire & Scarfone, Revue
francaise de psychanalyse, 2000. On trouvera l'article dans la section « Documents ».] L'examen
d'actualité informe la psyché que quelque chose est « actuel », c'est-a -dire effectivement présent,
mais il ne dit pas s'il est présent seulement au dedans, seulement au dehors ou aux deux endroits;
un fantasme peut étre aussi actuel qu'un élément extérieur. L'examen de réalité complet distingue



entre le dehors et le dedans en distinguant entre ce qui est éprouvé passivement et ce qui est
obtenu par la recherche active. On comprend des lors que cette seconde distinction (épreuve de
réalité) s'ajoute a 1'épreuve d'actualité. Mais comment se fait la distinction dehors/dedans, actif/
passif ?? C'est le recours aux traces motrices qui en décide. Celles-ci accompagnent ou non les
traces de perception et peuvent ou non étre réactivées en méme temps qu'elles. Lorsqu'elles ne le
sont pas, on est dans 1'hallucinatoire.

En termes plus généraux il s'agit donc d'un probleme de distinguer dehors/dedans doublé de celui
de l'activité (traces de perception + traces motrices) vs passivité (traces de perception dont la
réactivation est subie passivement).



Hekosk

Le probleme de I'hallucinatoire et de la psychologie de masse est encore plus complexe si 1'on
tient compte du fait que « psychologie individuelle » ne signifie aucunement une psychologie
encapsulée dans un individu, enfermée dans sa téte, ou dans sa psyché. Une psyché isolée, cela
n'existe pas. Cela se vérifie bien entendu des 1'origine, lorsque le petit humain dépend
essentiellement du Nebenmensch, c'est-a -dire de 1'autre secourable pour sa survie. Ensuite,
retenons que cet autre n'est pas que secourable, il est aussi séducteur, et par 1a aux sources de
l'inconscient refoulé. Ajoutons que les situations asymétriques comme celles-la continuent de se
produire tout au long de la vie, comme en fait foi la situation analytique. Cette asymétrie est
cause de transfert, et le transfert est réouverture de la temporalité, dans I'apres-coup. Mais le
transfert lui-méme est-il localisé « dans » la psyché du patien ? ? Il est clair que non. Le transfert
est transport, et ce transport ne se produit pas strictement a l'intérieur de la psyché individuelle
mais concerne par définition les deux partenaires, le terme de « contre-transfert » attestant des
effets réels du transfert (et cherchant plutét maladroitement a ramener le processus dans un
cadre strictement individuel, en dépit des apparences du contraire).

La question est de savoir comment on se débrouille avec cet autre. Comment le congoit-on, le
percoit-on, le comprend- 7n? C'est peut-€tre ici que la psychologie de masse s'avere utile. Avec la
psychologie de masse, il s'agit de s'adapter, de trouver des patterns, des constantes qui font en
sorte que l'on n'a pas a se demander chaque fois de qui il s'agit, de quoi il est question. Nous
sommes vite habitués et ainsi nous nous ajustons automatiquement a la situation habituelle;
notre esprit prédit en général que les choses vont rester les mémes, que ce qui a été sera, rien de
nouveau sous le soleil... autrement dit, le monde connu, le monde auquel nous sommes habitués
est percu avec un minimum d'effort et en ce sens ne vaut pas mieux qu'une hallucination. L'effort
qui nous est €pargné est celui de penser. C'est cela la psychologie de masse, d'autant plus efficace
si elle est héritée d'une figure imposante, le grand homme, Dieu, i.e. des représentants de
l'autorité.

Von Helmholtz, chef de file de 'école physicaliste dont Freud était partisan, pensait a ces choses
en termes d'énergie libre et énergie liée. Pour lui (et pour des neuroscientifiques de renom
aujourd'hui), la tiche de base du SNC est de garder I'énergie libre (que Freud appelait aussi
énergie d'excitation) a son plus bas niveau. En termes psychologiques: éviter la surprise, la
tension psychique, ramener le nouveau a du déja connu. Or, en effet, on peut dire que lorsque
tout se présente comme d'habitude, comme du déja connu, nous sommes dans un régime
d'énergie liée. « Tout baigne », comme on dit; tout va son petit bonhomme de chemin... Mais que
se passe-t-il si I'imprévu survient, si on est arraché a la routi ?e? Dans ce cas, quelque chose fait
saillie, apportant une quantité d'énergie libre que l'esprit (le cerveau, le SNC) doit se dépécher de
comprendre, de situer dans le cadre du connu, afin d'abaisser les plus possible cette énergie libre
qui crée du désordre. Ce processus de liaison de 1'énergie n'est pourtant pas simple. On ne peut
intégrer le nouveau dans l'ancien directement: il faut d'abord évaluer s'il vaut mieux fuir la scene
ol ce nouveau a fait irruption, ou s'il faut se préparer a combattre. Chose certaine, la nouveauté
est a la fois inquiétante et intéressante. Si l'action immédiate n'est pas requise, la nouveauté
donnera plutdt a penser, c'est-a -dire a essayer de lier le nouveau a 1'ancien, de lui donner un



sens, autant que possible sans avoir a tout défaire le monde ancien.

Voyez nos réactions habituelles a la nouveauté: nous essayons tout d'abord de la ramener au
déja connu. Ou encore nous la dévaluons, la rejetons... C'est la résistance. Mais si cela insiste, et
surtout si cela semble aller de pair avec ce qui compte pour nous, en étre inséparable, alors nous
tentons de l'intégrer en opérant si nécessaire des changements significatifs dans notre monde
habituel. Nous venons dans ce cas de penser, nous venons de changer, d'apprendre. C'est cela qui
se produit comme effet de I'analyse, par exemple. Nous venons, pour un moment plus ou moins
long, de nous soustraire a la psychologie de masse, a la pensée toute préte, a I'hallucinatoire.
Attention, toutefois: en intégrant le nouveau dans I'ancien, méme si 1'on a di pour cela

modifie ? ?'ancien, nous risquons quand méme de tout simplement reconduire le prét-a -penser.
La pensée critique, la sortie hors de la pensée de masse est un travail a toujours recommencer.
Nous venons ainsi de dire que, en dehors des situations réclamant une action urgente, la tache
centrale de notre esprit est de ramener le nouveau au connu ou de modifier le connu pour faire
place au nouveau, constituant ainsi un nouvel ancien, si 1'on peut dire! La psychologie de masse,
I'hallucinatoire, le déja pensé, ce n'est donc pas une anomalie. C'est la tendance la plus naturelle
du monde. Le difficile est d'en sortir périodiquement pour penser a nouveau, pour penser par
soi-méme, a 1'encontre de I'opinion. Cela n'est jamais acquis une fois pour toutes.

NOTE



