Séminaire Pendser avec Freud
Hiver-Printemps 2016
2- POURQUOI PARTIR DE LA PULSION?

Dominique Scarfone

Dans le cours de I'écriture de mon introduction, j’ai été conduit sans I'avoir prémédité vers le
concept de pulsion chez Freud. Cela, non pour étudier les pulsions en tant que telles, mais en
considérant que la question se préte bien au projet de voir la pensée de Freud a I'ceuvre. La
notion de pulsion est, en elle-méme, objet de discussion, voire de discorde entre analystes,
quand il s’agit, par exemple, de la pulsion de mort; mais 'idée de pulsion en général est remise
en question tout aussi bien. Mon propos ici ne sera pas de prendre position, « pour » ou

« contre » la pulsion, comme s'il s’agissait d'un programme politique. L'objet de notre
séminaire étant la pensée freudienne, le mouvement de la pensée autour de cette notion de
pulsion est des plus intéressants.

D’une certaine facon, le mouvement qui, dans l'article « Pulsions et destins de pulsions »
conduit Freud de la notion physiologique de vtimulus — issu de I'extérieur de l'organisme — 2
celle, métapsychologique, de pulsion —originant de I'intérieur — est, & échelle réduite, le méme
que celui qui I'a conduit de la neurologie a I'invention de la psychanalyse. Il s’agit non d'une
rupture, mais d'une dérivation. Cela est particulierement visible a la lecture des travaux majeurs
produit entre 1890 et 1895: La Contribution a ['étude des aphasies et le Projet de paychologie
asctentifique (aussi connu sous le nom d’Evsqguwsse d'une paychologie scientifigue). Nous pourrons y
revenir. Cette dérivation par Freud de la métapsychologie a partir de la neurologie fait en
sorte que les concepts et le vocabulaire de la psychanalyse, qui ont ouvert sur un domaine
d’expérience et de pensée tout a fait nouveau, préservent malgré tout un certain rapport a la
source extra— ou pré-analytique. Les deux auteurs du Vocabulaire de la psychanalyse, Laplanche
et Pontalis, ont tous deux exprimé des choses fort intéressantes a ce sujet dans deux articles
séparés'. Ainsi, Pontalis écrivait-il :

« Le langage psychanalytique, présente souvent un caractére métaphorique, marqué
d’anthropomorphisme (exemples : ¢a, surmoi) ou de références explicites & des
registres non psychologiques (neuro-physiologie, biologie, mythologie). Ce caractere
métaphorique prend en psychanalyse une valeur particuliére, irréductible a celle
qu’offre 'emploi d'images venant simplement illustrer des notions. [...] La diversité des
registres utilisés ne serait pas alors & comprendre comme simple diversité des modéles
opératoires. Elle marque I'impossibilité d'un langage unifié étant donné la nature méme
de 'objet & appréhender. »

1. J. Laplanche, « Dérivation des entités psychanalytiques », in Le primat de lautre en
poychanalyse, Paris, Flammarion, « Champs », 1992; J.-B. Pontalis, « Question de mots », in

Aprés Freud, Gallimard, coll. « Tel », 1968.



Et Laplanche, dans une formulation légérement différente, de faire noter que les entités
psychanalytiques — c’est-a-dire, non pas les concepts mais ce que ces concepts désignent —
s'obtiennent par dérivation métonymique et métaphorique, c'est-a-dire par ressemblance et
par voisinage. Mais il prend bien soin de mettre en garde contre une conception trop

« langagiére » de ces deux mécanismes de dérivation:

« Ce serait cependant limiter indliment nos conclusions que de les resserrer en la
formule: les phénoménes de langage structurent de part en part I'’étre humain. Ne
serait-ce pas oublier, par exemple, qu’au niveau méme de la biologie, un phénomeéne
comme celui de la génération peut 2 juste titre étre rapporté A ces deux axes: continuité
ave |'organisme géniteur, ressemblance avec celui-ci? »

Autrement dit, la dérivation par voisinage ou par ressemblance n’est pas elle-méme une simple
métaphore. Il y a, & sa racine, un rapport réel. Pour revenir & la pulsion, ce serait autant une
erreur de vouloir réduire sa conception psychanalytique a celle d'un « grand besoin »
biologique, que de penser la séparer irrémédiablement de sa racine corporelle. Si, comme le
propose Pontalis, les diverses origines des notions psychanalytiques imposent un langage qui
ne peut étre unifié, cela est peut-étre aussi la conséquence du fait que l'objet de la
psychanalyse, I'objet de sa recherche et de son travail, c’est I'étre humain dans toute sa
complexité, un étre somato-psychique, corps, mais doté d’butoire; et surtout, étre auto-
théorisant, c'est-a-dire qui parle de lui-méme, qui se fait une idée de lui-méme, qui se raconte
sa propre histoire. De sorte que biologie, psychologie, anthropologie, sociologie, mythologie,
histoire... tout cela est nécessairement mis & contribution dans la conception psychanalytique.
Cela peut parfois paraitre étourdissant et donner de la psychanalyse I'image d’un fatras, d'un
capharnaiim dans lequel chacun est libre de choisir le c6té qui lui convient. Mais une autre
vision possible, celle qui suppose qu'il y a dans tout cela une méthode a I'ceuvre, une tournure
d’esprit si l'on veut.

Pourquoi s’attarder & cette tournure d’esprit plutét que d’examiner les seules propositions que
q prit p q prop q
la psychanalyse freudienne avance? C’est que, comme il deviendra & mon avis évident, ce gue la
fagon freudienne de penser met de l'avant est solidaire du comment elle pense. Cela révele

) A e e . . .. D
qu’entre les extrémes de l'objectivisme des sciences physico-chimiques et le subjectivisme de
l'introspection, entre la connaissance biologique de « 'homme neuronal » et la connaissance
sociologique de « 'homme statistique », entre la description en troisiéme personne et |'auto-
description en premiére personne, se dessine une troisiéme voie de la connaissance, spécifique

P p P P q

a la psychanalyse parce que spécifique a I'étre humain.

Si nous lisons attentivement le texte de Freud sur les pulsions, nous voyons que la distinction
et le maintien des liens sont tous deux présents, au point ot Freud peut méme sembler ne pas
aller au bout de son enquéte psychanalytique.

Son texte se divise en deux grandes parties: la premiére concerne les pulsions en général; il
s’agit de préciser la notion de pulsion en tant que otimulis, mais d’origine interne. A la
différence des vtimuli ordinaires (passagers, voire accidentels), la pulsion est congue comme
émanant de [tntérieur du corps avec cette autre caractéristique, qu'elle exerce une pression



constante tant qu’elle n’a pas regu satisfaction. Mais a ce stade de I'exposé de Freud il est bon
de se rappeler qu'll parle de pulsions en général. La faim et la soif, par exemple, correspondent
tout a fait & la définition. Il en va de méme pour les quatre composantes de la pulsion (source,
poussée, but et objet) s’appliquent a toutes les pulsions.

La deuxiéme partie se concentre sur les pulsions sexuelles. Freud vient de préciser qu'il n’est
pas du tout acquis que la séparation entre « pulsions du Moi » (ou d’autoconservation) et
pulsions sexuelles soit une condition nécessaire:

« ...[E]lle est une simple construction adjuvante qui ne sera maintenue qu’aussi
longtemps qu’elle s’avérera utile, et dont le remplacement par une autre n’apportera
pas de changements aux résultats de notre travail de description et de mise en ordre. »

(p. 171)

Freud explique aussit6t qu'il fait la distinction entre les deux catégories A cause de l'occasion
que la pratique de la psychanalyse lui a fourni: la pratique avec les « névroses de transfert » ot
il a pu « discerner qu’un conflit entre les revendications de la sexualité et celles du moi se
trouve a la racine de chaque affection de cette sorte » (p. 177-178). C’est donc, dirait-on, le
hasard de la pratique clinique qui 'a amené a porter son attention aux pulsions sexuelles. Et
on le dirait presque prescient des changements qu'il apportera aprés 1920 lorsqu'il ajoute:

« Quoiqu'il en soit, 1l est possible qu'une étude approfondie des autres affections
névrotiques (surtout des psychonévroses narcissiques: les schizophrénies) vienne
obliger & modifier cette formule et, en méme temps, & grouper autrement les pulsions
originaires. »

On voit donc que, du moins dans le cours de I'élaboration de la pensée, Freud est loin de
poser des concepts fermement établis. Il essaie tout simplement de se donner des instruments
de pensée (c’est cela des concepts: des outils) grace auxquels il peut mettre un certain ordre,
ne serait-ce que provisoire, dans ce qu'il recueille de I'expérience. Et il accepte d’avance que
cet ordre puisse, voire doive, étre modifié par I'acquisition de nouvelles données de
'expérience.

On pourrait I'imaginer résumant, en 1915, sa maniére de concevoir ces problémes a peu prés
comme cect:

« J’al constaté quelque chose comme un conflit entre les revendications de la sexualité
et le moi des névrosés que j’ai eu A traiter. J'essaie de m’approcher d'une conception
générale de ce qui se passe dans ces conflits. Je constate que la sexualité figure parmi
les grands besoins de 'organisme, au méme titre que la faim ou la soif. Ces grands
besoins se distinguent des otimuli ordinaires par le fait qu'ils viennent de 'intérieur de
I'organisme et qu'ils ne se dissipent pas s'ils n’ont pas trouvé 'objet de leur satisfaction.

On peut appeler pulsions ces grands besoins pour les distinguer des vfimuli ordinaires. En
essayant de mettre un certain ordre dans le domaine des pulsions, mon expérience m’ameéne a
mettre celles que j’ai pu étudier de plus prés — les pulsions sexuelles — dans une classe &
part, puisqu elles semblent entrer dans un rapport différent avec le moi. Celui-ci peut étre dit



en bon voisinage avec les pulsions d’autoconservation, puisque celles-ci, comme leur nom
I'indique, sont au service de la préservation du moi et de I'organisme dont il est le
représentant. Les pulsions sexuelles, par contre, peuvent entrer en conflit avec le moi. Il ya
donc lieu de les distinguer pour cette raison. En effet, elles ne semblent pas aussi clairement
au service du moi, mais bien plus au service de I'espéce. Autant on peut dire que la sexualité
est une fonction de I'organisme, autant on peut voir le rapport inverse: c’est |'organisme qui
est au service des exigences de l'espéce, a travers la sexualité. J’ai déja proposé, en 1905,
qu’on pourrait donner le nom de /ibido 4 'énergie qui anime la pulsion sexuelle, équivalente de
la faim pour la pulsion de nutrition. (Cf. Zrois Essais sur la théorie sexuelle)

J’essaie maintenant de suivre le chemin qui s'ouvre devant moi par cette mise en ordre entre
les sortes de pulsion et voir ol cela méne. Je mets donc & plus fort grossissement mon examen
des pulsions sexuelles. Je constate alors que, a la différence des autres pulsions, les
revendications des pulsions sexuelles peuvent avoir des destins trés particuliers: renversement
en leur contraire, retournement sur la personne propre, refoulement, sublimation... rien de
tout cela ne peut se produire avec la faim ou la soif...»

On voit ainsi que le procédé d'investigation de Freud est trés simple et qu'il suit exactement le
chemin qu'll a décrit au tout début de son texte (cf. la longue citation dans mon article
précédent). On voit également & 'ceuvre le mécanisme de dérivation dont nous parlions au

début.

Lerreur & ne pas commettre ici est de penser que cela n’est que spéculation et n’a que peu ou
pas d'utilité clinique. Bien au contraire! D’une part, nous sommes partis de |'observation
proprement clinique. Ensuite Freud a invoqué un facteur de motivation des conduites
humaines: les grands besoins. Mais en étudiant le plus pres le grand besoin qu'est la sexualité
il en observe les différences trés significatives d’avec les autres. Ceci ouvre alors la porte a
bien des considérations, mais dont Freud dit d’emblée que tout cela n’a pas besoin d’étre coulé
dans le béton...

Cela est une bonne nouvelle pour la psychanalyse: c’est la preuve que celle-ci n’est pas une

« vérité révélée & un sage sur la montagne », ce n’est pas un dogme auquel il faut adhérer, mais
une proposition pour comprendre des phénoménes qui autrement restent inexpliqués. Mieux
encore: cette mise en ordre nous apparait en rétrospective comme bien articulée a ce qui, plus
ou moins spontanément, s’est mis en place peu a peu comme méthode de traitement en
psychanalyse: la délimitation de |'espace analytique, avec son cadre physique, temporel et
l'attitude requise des deux participants. Nous y reviendrons.

Clest aussi, par conséquent, une bonne nouvelle pour nous, puisque Freud, contrairement a
I'image qu’on véhicule parfois, nous accorde d’avance la possibilité de décrire les choses
autrement s'll se trouve que de nouveaux faits ou de nouvelles perspectives semblent le
permettre, voire l'exiger.



