Date : 2018-01-14 10:41
Sujet:  23- Courte digression sur I'objet en psychanalyse

Lors de notre derniére rencontre avant l'interruption des Fétes, nous avons
abordé le chapitre X de Puychologie des masoses... et nous nous sommes arrétés
briévement sur le graphique que Freud a mis 4 la fin de cette section.

Je voudrais aujourd’hui revenir sur ce graphique pour insister sur ce qui
peut facilement passer inapergu. J'y ai fait allusion la derniére fois, mais je crois
qu'll faut y revenir parce qu'il s’agit d’'une question assez centrale de la
métapsychologie freudienne et qui n’est pas sans répercussions sur la pratique. Il
s’agit de la notion d’obyet.

Comme le graphique l'illustre clairement, Freud fait une nette distinction
entre « objet », en tant que faisant partie de la dynamique qui le relie au moi et a
l'idéal du mot, et « objet extérieur » en tant qu'il fait partie du monde réel, du
monde tel que percu. Il nous faut donc entendre que si le terme « objet » qui
figure au bout de chacune des trois lignes horizontales du graphique ne désigne
pas un objet empirique, s'il n’est pas l'objet de la perception repéré dans le
monde extérieur, alors il a un statut précis a I'intérieur méme de 'appareil
psychique.

Dans le Vocabulaire de la psychanalyse, dont je ne peux recommander assez la
consultation, Laplanche et Pontalis discutent de la polyvalence du terme
« objet » dans l'ceuvre de Freud et montrent qu’on peut I'entendre & au moins
trois niveaux: objet de la pulsion, objet d’amour, objet de la perception. La
discussion qu'ils élaborent est des plus intéressantes et on devrait s’y arréter un
peu (e le ferai lors de notre rencontre).

Cependant, nous pouvons immédiatement remarquer que dans le graphique
tiré de Poychologie des masses, la distinction la plus claire est celle entre « objet » et
« objet externe ». Ainsl, nous savons d’emblée que le mot « objet » employé seul
dans ce schéma ne désigne pas l'objet de la perception. Mais il est moins clair, du
moins & premiére vue, s'il s’agit de 'objet de la pulsion ou de I'objet d’amour. Je
reviendrai & cette question sous peu, parce qu’elle mérite tout notre intérét.

Pour le moment, je tiens surtout a souligner qu’en tant que terme
métapsychologigue, "'est-a-dire inscrit dans les trois dimensions freudiennes —
topique, dynamique et économique — le sens de 'objet en question ne peut pas
étre simplement décidé selon notre bon vouloir. Ainsi, on peut tout de suite



remarquer que lorsqu’on nous propose une soi-disant « troisiéme topique » dont
la nouveauté serait qu’elle inclurait I'objet, eh bien, cette proposition est déja en
retard d'un train... l'objet, comme le diagramme de Freud nous l'illustre, fait
déja partie de la topique freudienne! Cet objet est indissociable de la topique de
l'idéal du moi (nous sommes donc dans la deuxiéme topique) et il est
essentiellement une « fonction » qu’on peut appeler « objectale ».

Cependant, les tenants de la « troisiéme topique » pourraient rétorquer
qu'ils incluent, eux, 'objet extérieur, puisqu’il s’agit, disent-ils de sortir de la
« one-body psychology » pour passer a la « two-body psychology ». Ce tournant
vers ce qu’on appelle rapidement l'intersubjectivité serait de bonne guerre si ce
passage ne ratait pas l’essentiel, & savoir qu'il s’agit bien plus de vubjectivisme que
d’intersubjectivité.

Je m’explique.

Reconnaitre que les processus psychiques chez un sujet donné ne se
produisent pas dans un systéme clos mais incluent I'autre, est un acquis essentiel.
Cela nous sort de ce qu'on appelle une position « solipsiste » ou encore des
modeles « clés-en-main », tel le modéle kleinien ot un nouveau-né arrive
pratiquement tout équipé d'un inconscient prét a projeter sa « pulsion de mort »
sur le sein qui devient un mauvais sein du fait de cette projection; prét aussi a
éventrer sa mére pour en déloger les autres bébés qu’elle héberge dans son
ventre etc. Outre que Klein ne semble jamais avoir eu I'idée que ce sont 13, & la
limite, des constructions aprés-coup et que ni elle, ni aucun autre analyste, n’ont
recueilli le moindre témoignage d'un bébé a ce sujet, la conception solipsiste
s’appuie sur 'impasse théorique a laquelle avait abouti Freud lorsqu'il a a
abandonné —avec de bonnes raisons, mais trop radicalement — la théorie de la
séduction qu'il avait élaborée & propos de I'hystérie. Devant chercher un autre
« premier moteur » que la séduction, Freud a di alors se rabattre sur le
phylogénése, "est-a-dire sur la notion que l'inconscient est inné, porté pour ainsi
dire par des fantasmes originaires hérités depuis la préhistoire de '’humanité. 1l
s’appuie alors sur des hypothéses extrémement fragiles, comme celle de la horde
primitive et du meurtre du pére originaire, chef totalement narcissique de la dite
horde, que les fils auraient un jour assassiné. Freud pense alors que ce qui se
retrouve dans les fantasmes de ses patients (parricide, castration) a déja été un
fait réel dont le « souvenir » se serait transmis de génération en génération.

Les problémes que pose une telle conception phylogénétique sont
nombreux et je ne vais pas les discuter ici, faute de temps. Je noterai seulement



qu’une des pertes majeures est la notion particuliére de temporalité en apres-
coup, remplacée par une temporalité linéaire: les fantasmes courent de la
préhistoire & nos jours, en ligne droite, pourrait-on dire. Nous pourrons discuter
de ce probléme et de bien d’autres durant le séminaire, bien entendu. Mais pour
le moment, notons d’une part que Freud a été relativement inconséquent au sujet
de ces questions: il abandonne la théorie étiologique générale de la séduction
pour s’en remettre aux fantasmes innés, et cependant il n’aura de cesse de
trouver —chez ’'Homme aux loups, par exemple— des faits de séduction
advenus dans I'enfance du patient; de méme, il décrira, dans ses Zrows Esvais vur la
théorie sexuelle, la mére comme séductrice malgré elle lorsqu’elle prodigue les
soins ordinaires & son enfant. Pour étre juste envers Freud, ces apparentes

« exceptions » ne sont pas incompatibles en principe avec la théorie
phylogénétique: on peut comprendre que selon lui, les faits de séduction,
perverse ou innocente, ne jouent qu'un réle d’activateurs de schémas hérités,
préexistants. Tout repose donc sur la validité ou non du modéle phylogénétique.
Or, A celui-ci, on peut opposer plusieurs objections sérieuses, tant du point de
vue paléontologique que biologique. La « horde primitive », hypothése
empruntée & Darwin, n’a jamais existé et la transmission phylogénétique de
fantasmes n’a aucune base biologique raisonnable.

Une raison supplémentaire de contester le modele phylogénétique est
qu’une solution bien plus simple, avec autant de pouvoir explicatif sinon plus, est
a notre portée, solution que Freud aurait pu développer & partir d'un remodelage
de sa premiére théorie de la séduction et sans nécessité aucune de remonter a la
préhistoire de 'humanité, mais en partant de la simple observation que Freud,
comme déja mentionné, a bel et bien faite et théorisée jusqu’a un certain point. Il
s’agit de généraliser A partir du fait que la relation la plus ordinaire entre I'adulte
et I’enfant comporte une séduction inévitable. Mais pour cela, encore faut-il
distinguer entre séduction « ordinaire » et séduction perverse. La premiére
théorie de la séduction de Freud —abandonnée en 1897 — concernait toujours
un séduction perverse de la part d'un adulte abuseur (pére incestueux,
gouvernante etc.) : donc, dans ce cas, pas de névrose sans adulte pervers au sens
psychopathologique du terme. En 1905 (7rois Essais) Freud reconnait que la
meére peut étre séductrice malgré elle, excitant le corps érogéne de son enfant de
par les contacts ordinaires: donc, ici, pas d’adulte pervers, mais la séduction, dit
Freud, peut rendre I'enfant « pervers polymorphe ». La perversion change de
campt et de nature, puisque c’est bien plus le polymorphisme qui compte chez



I'enfant qui ne saurait étre taxé de perversion. L'étiologie de la névrose
cependant passe a |'arriére-plan.

Laplanche reprendra la question pour montrer plusieurs choses:

1- La dissymétrie adulte/enfant entraine inévitablement un rapport de
séduction « généralisée »; les canaux de communication ordinaires sont en effet
porteurs d'un « bruit », "est-a-dire d'une inévitable contamination des messages
de I'adulte A 'enfant par le sexuel inconscient de I'adulte: notion de meassage
compromis ou énigmaliquee.

2- Cela ne banalise en rien les cas de séduction perverse. Il faut en effet
distinguer entre la séduction inévitable, ordinaire, qui correspond a une
tmplantation du sexuel sur la surface de la psyché de I'enfant et les cas de
séduction abusive, correspondant & une intromwsion dans la psyché de I'enfant.

3- L'implantation rend compte de la scission primordiale de la psyché de
I'enfant (refoulement originaire), résultat du processus de traduction
nécessairement imparfait du message énigmatique (cf la « lettre 52 » de Freud).
Les restes non traduits persistent dans la psyché, ce sont les noyaux de
'inconscient, les objets-sources de la pulsion.

Cela nous raméne ainsi a la question de départ: le statut de 'objet dans la
métapsychologie. On voit en effet que 'objet, en tant qu’objet interne, ne
correspond pas & une personne, mais a un reste intraduit de ses messages. De
plus, on congoit que cet objet est en relation étroite avec la pulsion. Cela existait
déja chez Freud: la pulsion était dite comporter une source, une poussée, un but
et un objet. La source, pour Freud, était le corps biologique, et la pulsion définie
classiquement comme exigence de travail imposée a I'animique (au psychique)
du fait de sa corrélation avec le corporel. Cette définition tient toujours, sauf
qu'il n’est nullement nécessaire que la source ait toujours été a I'intérieur: son
intériorité résulte d'une internalisation de l'excitation venant de l'autre, de
I'adulte. Si intersubjectivité il y a elle commence ici. Mais nous verrons que le
statut de l'objet émergeant de cet impact de 'autre est bien différent de ce que
proposent les tenants de la « troisiéme topique » ou méme de la théorie des
« relations d’objet ».

L'adulte est un objet, au sens d’objet de la perception, mais son message
contribue 2 |'instauration d'un objet-source a l'intérieur de la psyché de I'enfant.
On voit donc que Laplanche transforme la séquence freudienne...



source (corps biologique) —poussée (intensité de la pulsion) —but
(satisfaction) —objet (ce grace & quoi la satisfaction est obtenue)

...en en faisant une boucle, par la superposition de la source avec I'objet :

Comment cela se concilie-t-il avec le schéma de Freud dans Poychologie des
masse ?...7

On retrouve tout d’abord 1'objet comme une fonction interne. Mais une
fonction qui est cette fois héritiere d'une séduction: A ce niveau, l'objet est source
pulsionnelle. Dans ce sens, cela ne correspond pas tout & fait a la fonction
objectale dans le diagramme de Freud.

Mais il faut alors se demander pourquoi Laplanche emploie tout de méme le
mot « objet ». Il est clair qu'il y a ici une espéce de réverbération entre les trois
sens du terme décrits dans le Vocabulaire: objet en rapport avec la pulsion, objet
d’amour et objet de la perception du monde externe. Ces trois sens sont eux
aussi dans un rapport circulaire:

Ce que ce triangle ou cette boucle signifie c’est que dans la vie psychique,
ces trois « objets » sont a la fois distincts et en méme temps reliés, ne serait-ce
que par une dérivation soit métonymiqgue, soit métaphorigue. Le fait que nous
utilisions le méme mot n’est donc ni un hasard, ni un caprice du langage. Ainsi,
I'objet de la perception fournit le modeéle, le prototype 4 I'image du moi dans le
stade du miroir, et donc la base de l'investissement narcissique de soi (dérivation
métaphorique). Or, c’est & partir de la réserve de libido du moi que se joue la
relation d’amour, comme nous I’avons vu dans un chapitre précédent de
Paychologie des masses. Ce A quoi nous avons affaire comme troisiéme terme
comporte encore une dérivation, mais un peu plus compliquée: de I'objet de la
perception ('autre séducteur) émane un message dont la traduction
nécessairement imparfaite laisse un reste qui constituera une source pulsionnelle;
mais cet objet-source se nomme « objet » non seulement parce qu'il dérive



(métonymiquement) de 'objet de la perception, mais aussi parce que la motion
pulsionnelle dont il est la cause va rechercher un objet;

Ici il faut encore entendre deux possibilités:

—un objet réel, extérieur, grice auquel la pulsion pourrait (je dis bien
pourrail) étre satisfaite;

a défaut de quoi...

— un objet fantasmatique vient prendre le relais, avec toutes les possibilités
de formations hallucinatoires...

(Vous voyez que l'hallucinatoire n’est jamais trés loin.)

Donc, pour résumer:

—l'adulte séducteur est ordinairement un ou les deux parents; 1l est donc
appelé & devenir un premier objet (externe) de désir et objet d’amour; c’est ce
qui faisait dire & Laplanche que la pulsion —tout comme les fleuves selon
Holderlin — coule en fait vers sa source.

—mais |'objet n’est pas simplement ce qui est visé par la motion
pulsionnelle; 1l en est aussi la source interne; cela entretient donc l'aspect de cette
fonction d’objet qui est repérable dans le diagramme de Freud. Limportant est
de noter que cet objet n’est pas seulement présent en tant que correspondant
interne de l'objet extérieur, mais figure aussi en tant que résidu de la
métabolisation de son message. L'objet extérieur par lequel une satisfaction
pulsionnelle peut étre obtenue est éminemment remplacable. L'objet-source de la
pulsion ne l'est pas.

Nous aurons plus tard a éclairer comment cette question de l'objet-source
s’articule avec la fonction d’idéal et la psychologie de masse.

Je congois trés bien que cela complique passablement le portrait, mais le
fait est que dans la vraie vie les choses sont toujours plus compliquées que ne le
voudraient nos abrégés théoriques.

D.S.



