Date : 2017-01-14 22:33
Sujet:  20- Approches de I'hallucinatoire

Depuis ses tout premiers écrits, par exemple son texte de 1890 « Traitement psychique
(traitement d’ame) », et jusqu’a la fin de son ceuvre, Freud s’est intéressé a I'’hallucination, ou a
ce que nous préférons appeler ' hallucinatoire » pour en marquer la dimension englobante
qui va bien au-dela de I’hallucination au sens strict. De ses premieres remarques a propos de
I'hystérie, telle qu’observée lors de son stage parisien chez Charcot, jusqu’aux tout derniers
textes, 'hallucinatoire est présent bien au-dela de la simple mention en passant. A preuve, ce
long passage de « Constructions dans I'analyse », écrit par Freud en 1937 (OCP, vol XX, p.

70-71), moins de deux ans avant sa mort:

« Ce qui m’a frappé dans quelques analyses, ¢’est que la communication
d’une construction manifestement pertinente faisait apparaitre chez les analysés un
phénomene surprenant et d’abord incompréhensible. 11 leur venait des souvenirs
vivaces, qu’ils qualifiaient eux-mémes d’« excessivement nets », mais ils se
souvenaient non pas tant de I’événement qui était le contenu de la construction
que de détails voisins de ce contenu, par ex., avec une extréme précision, les
visages des personnes mentionnées, ou les picces dans lesquelles quelque chose de
semblable aurait pu se passer, ou bien encore, un peu plus loin, le mobilier
contenu dans ces pieces et dont la construction n’avait évidemment rien pu savoir.
Cela se produisait aussi bien dans les réves survenant immeédiatement apres la
communication qu’a I’état de veille, dans des états proches de la fantaisie. A ces
souvenirs eux-mémes ne se rattachait rien d’autre; on était on était porté a y voir le
résultat d’un compromis. La « pulsion vers le haut» du refoulé, activée par la
communication de la construction, avait cherché a amener a la conscience ces
traces mnésiques significatives, mais une résistance avait réussi non pas a arréter ce
mouvement, mais a le déplacer sur des objets voisins accessoires.

Ces souvenirs auraient pu étre qualifiés d’hallucinations si a leur netteté
s’était ajoutée la croyance a leur actualité. Mais I'analogie gagna en significativité
quand mon attention fut attirée par la présence occasionnelle de véritables
hallucinations dans d’autres cas, des cas qui n’étaient certainement pas
psychotiques. Le cheminement de pensée se continuail ainsi: ¢’est peul-étre un
caractere général de I’hallucination jusqu’ici insuffisamment apprécié qu’en elle
fasse retour quelque chose qui a été vécu dans les tout premiers temps, puis oublié,
quelque chose que 'enfant a vu ou entendu a une époque ou il était encore a peine
capable de parler, et qui s'impose maintenant a la conscience, probablement de

facon déformée et déplacée par I'effet des forces qui s’opposent a un tel retour. Et,



étant donne la relation étroite entre ’hallucination et certaines formes de
psychose, notre cheminement de pensée peut nous mener encore plus loin. Méme
les formations délirantes, dans lesquelles nous trouvons si régulierement intégrées
ces hallucinations, ne sont peut-étre pas aussi indépendantes qu’on 'admet
communément de la pulsion vers le haut de I'inconscient et du retour du refoulé.
Dans le mécanisme d’une formation délirante, nous ne soulignons en regle
générale que deux facteurs, d'une part I'acte de se détourner du monde réel et les
molifs de cet acte, d’autre part I'influence que I'accomplissement de souhait exerce
sur le contenu du délire. Mais le processus dynamique ne peut-il pas étre plutot
celui-ci: 'acte de se détourner de la réalité est utilisé par la pulsion vers le haut du
refoulé pour imposer son propre contenu a la conscience, tandis que les
résistances suscitées lors de ce processus et la tendance a 'accomplissement de
souhait se partagent la responsabilité de la déformation et du déplacement de ce
qui a été ramené au souvenir ? Cela n’est-il pas le mécanisme du réve bien connu

de nous, réve qu’une intuition immémoriale a déja assimilé a la folie ? »

Ce passage nous intéresse grandement. Il condense en quelques phrases toute une
théorie de I'hallucination dans son rapport avec la mémoire, mais aussi une conception du
travail en analyse et des effets du refoulement, de son retour et de la résistance qui s’y oppose.
Il nous donne aussi une idée de combien I'hallucinatoire est impliqué dans le travail de
I'analyse. Nous verrons plus tard que ce n’est la qu’une des manifestations, I'hallucinatoire se

retrouvant a tout moment au cceur de la pensée freudienne.

Notons d’abord un détail qui peut paraitre secondaire, mais qui a mon avis est tres
significatif. La traduction tres rapprochée faite dans les (Kuvres completes de Freud, dont le
passage ci-haut est un extrait, opte pour I'expression « la “pulsion vers le haut” du refoulé », la
ou dans les traductions antérieures on lisait « la “poussée vers le haut” du refoulé » [1. Freud
écrit « der Aufirieb” der Verdrdngten », GW, vol XVI, p. 53.]. Ce choix des traducteurs pourrait
étre contesté du point de vue purement linguistique, mais on peut aussi lui trouver une portée
théorique et pratique intéressante. En effet, le mot allemand Aufirieb se traduit en général par
« poussée vers le haut ». Si les traducteurs des (Fuores completes ont choisi une autre traduction,
¢’est pour une raison précise: Cest qu'ils ont voulu préserver la relation implicite qui
s'impose du fait du mot 7rieb présent dans le terme allemand Aufirieb, mot qui, il va sans dire,
renvoie a « pulsion ». Un traducteur de textes littéraires aurait done traduit Aufirieb par
« poussée vers le haut » mais il aurait fait perdre de vue, pour un lecteur francophone ne
connaissant pas I'allemand, la parenté linguistique entre cette « poussée » (Aufirieb) et le

concept plus spécifique de 7rieb, soit la pulsion. Nous pouvons done, par cette traduction un



peu déviante, avoir un meilleur apercu de comment pense Freud, peut-étre méme a son insu,
st 'on accepte I'idée —essentielle pour la pratique psychanalytique — que les mots employés
ne sont jamais innocents. En effet, pour rendre le sens de « poussée », Freud emploie tres
souvent le terme de « Drang », mais dans la citation qui nous occupe ce terme est déja présent
a propos du refoulé qui se dit Verdrdngten. 11 est donc tres possible que des raisons stylistiques
ont...poussé Freud a opter pour un autre verbe afin d’éviter la redondance. 1l reste que pour
nous, lecteurs francophones, se dévoile ainsi un rapprochement intéressant entre cette

« poussée » du refoulé qui tend a faire retour et le concept de pulsion.

Le refoulé, donc, se comporterait de maniere « pulsionnelle ». Voila qui peut nous
conforter dans notre effort de ne pas hypostasier, ou ne pas substantialiser, les éléments de la
vie psychique. Pour le concept de pulsion, cela peut sembler aller de soi: par exemple, il serait
vain de penser a une quelconque entité matérielle correspondant au mot « pulsion »; le mot
lui-méme désigne non une chose, mais un mouvement, une... poussée. Mais il est fort a parier
que concernant « le refoulé », du moment que nous le désignons par un substantif, nous
soyons spontanément portés a en imaginer un contenu positif, une idée, une chose dont on
dirait presque qu’elle est matériellement inscrite ou logée « dans » I'inconscient. Or ici, il faut
faire tres altention a notre épistémologie, ¢’est-a-dire a comment nous acquérons un certain
savolr sur I'inconscient. IFreud lui-méme a bien pris la précaution de nous rappeler a plus
d’une reprise que 'appareil psychique dont il parle est une fiction, qu’il n’a pas d’existence
physique localisable. La portée d’une telle mise en garde est plus grande que ce qu’il n’y
parait. Elle nous avertit en partant que nous nageons en pleine métaphore quand nous disons
« dans I'inconscient », et méme quand nous disons « pulsion », « poussée », ete. Ce sont des
métaphores utiles parce que nous avons alors le sentiment de mieux visualiser ce qui se trame
au plan de la vie psychique inconsciente. Mais il reste que nous ne traitons de rien de
«visible » et que la visualisation que les métaphores permettent est de pure convention et tout
a fait imaginaire. Il n’y a rien qui « pousse » vers la conscience, comme il n’y a pas de véritable
<« déplacement » d’un lieu a un autre lors d’un refoulement. Cependant, nous nous donnons le
droit d’utiliser des termes qui font référence a un mouvement dans Iespace parce que c’est
beaucoup plus facile a appréhender. [2. Notons que la méme chose se passe en physique sub-
atomique : lorsque les physiciens parlent de « particules », il ne faut pas penser que ces
« pelites parties » (c’est le sens du mot particule) sont obtenues en coupant plus finement de
plus grosses entités. Le fameux Boson de IHiggs, dont I'existence a pu étre attestée au CERN il
y a deux ans n’est pas une « tres petite partie » d’un atome. Ce que les physiciens ont capté, ce
sont des ondes, des énergies correspondant a ce qui dans le « modele standard » de la
physique correspond a la « particule » appelée Boson de Higgs. Il est toutefois commode de

parler, au quotidien, de « particules élémentaires », a condition de ne pas se laisser prendre



par 'image que le mot évoque.] Ce que nous savons en psychanalyse, nous le savons a travers
les paroles et leurs affects concomitants. Nous ne « voyons » rien, ne « touchons » a rien, sauf
comme facon de parler! Raison de plus de nous méfier de toute réification. Nous n’avons que
des mots, et bien que les mots aient leur matérialité (sonore) ils ne renvoient, en psychanalyse, a

rien de matériel; ils renvoient seulement a des mouvements psychiques.

Outi, bien sur, il faut bien qu’une trace matérielle, un réseau neuronal quelconque, un
flux de neurotransmetteurs, soient impliqués dans tout ce qui se présente a nous dans la
pratique de I'analyse, et il n’est pas non plus exclu (¢’est méme maintenant démontré) que ce
que nous faisons comme traitement psychique a un effet neurophysiologique quelque part
dans le cerveau. Mais ne confondons pas ces entilés, ces circuits, ces substance neuro-
hormonales avec le psychisme. Autrement dit, ne tombons pas dans la confusion qui consiste
a prendre, par exemple, un tableau de Van Gogh pour un « assemblage de pigments colorés ».
Il faut bien str, la toile, le chevalet, les pinceaux, la palette et les pigments, pour faire la « Nuit
étoilée » de Van Gogh, et il faut aussi le regard, le cerveau et les muscles de Van Gogh, mais
nulle part dans ces éléments nous ne trouverons de quoi comprendre la « Nuit étoilée » en
tant qu’ceuvre de 'esprit, pas plus que nous ne comprendrions « Hamlet » en faisant un
phonogramme des mots prononcés par les acteurs, ni méme en consultant le dictionnaire

pour chacun de ces mots.

Revenant a la pulsion, souvenons-nous de cette partie de la définition qu’en donnait
Freud en 1915: concept limite entre le somatique et le psychique, la pulsion est congue par lui
comme « mesure de 'exigence de travail qui est imposée a 'animique par suite de sa

corrélation avec le corporel. » (OCP, vol. X111, p. 169.)

On voit d’abord que dans cette « exigence de travail » se retrouvent bien les effets
comparables a ceux de la « poussée vers le haut » du refoulé. Celui-ci également, dans sa
tendance a « remonter » vers la conscience, suscite un travail, plus précisément un travail de
résistance, mobilisant des défenses, aboutissant a une déformation, a de nouveaux
compromis... C’est cela, un travail imposé a 'appareil de I'ame. Cela nous rappelle donc au
moins deux choses: que si du pulsionnel on retient surtout le mouvement, la poussée, alors le

refoulé lui-méme est une variété du pulsionnel.

Mais, est-ce seulement une variété, ou est-ce que le pulsionnel et le refoulé seraient une

seule et méme chose ?

[Vaffinité interne que nous avons détectée a 'instant entre pulsionnel et refoulé a bien



de quoi nous conforter dans I'idée que les pulsions auxquelles nous avons affaire en
psychanalyse sont inscrites dans un cercle avec le refoulement. Cela si on s’accorde que le
refoulement originaire (compris en tant que défaut de traduction) est ce qui instaure la
scission entre un moi relativement organisé et des restes intraduits qui sont autant de sources
pulsionnelles. Nous voila done faisant usage d’une conception purement « processuelle » (par
opposition a « substantielle », a I’hypostase) de la pulsion, du refoulement, du refoulé ete. Ces
termes ne désigneraient au fond que des mouvements, des actions, des « ondes d’énergie » a la
frontiere du moi. IJaction irritante de ces sources a la frontiere du moi demande au moi un
effort renouvelé de traduction, avec I'échec partiel de traduction qui s’ensuit, échec qui, en
toute logique freudienne (lettre 52) est un nouveau refoulement. Autrement dit, nous devons
peut-étre aussi nous défaire de I'idée que du refoulé se transforme en non-refoulé a la faveur
du travail d’analyse. Lanalyse permet, oui, de former de nouvelles configurations psychiques
— ou mieux, de nouvelles possibilités de mouvement — mais cela n’abolirait pas le
refoulement lui-méme.

Cette proposition concernant le refoulement peut choquer. Mais considérons ceci: ce
n’est pas pour rien que Freud désigné la théorie du refoulement comme un pilier central de la
psychanalyse. En fait, on peut aller jusqu’a dire que le refoulement est un pilier central de la
vie psychique tout entiere ! Done, non pas quelque chose dont on pourrait se défaire, mais un
élément structurant, inséparable de l'existence d’une différenciation psychique. Pour mieux
comprendre ce que cela peut vouloir dire, toutefois, il nous faudra revenir sur la signification
de ce mouvement particulier parmi les autres mouvements, de ce « moment » particulier de la

vie psychique.

Nous sommes a présent ramenés a notre sujet central: 'hallucinatoire. Ce n’est pas un
hasard si nous y entrons par le chemin du refoulement et du retour du refoulé. C’est que la
pensée de Freud est des plus cohérentes. Lorsqu’un concept central est proposé, il doit
nécessairement trouver un écho dans d’autres phénomenes importants, sans quoi la centralité
en question pourrait étre mise en doute. Or, comme on vient de le dire, Freud affirme sans
ambages que le refoulement est un des principaux piliers de sa doctrine. Nous pouvons donc
d’ores et déja soupconner que si I’hallucinatoire dont il sera question dans notre séminaire est
bien un courant important dans la pensée freudienne, alors il ne se résumera certainement
pas a la simple distinction classique entre perception et hallucination. Déja dans le modele
classique nous avons de quoi soupconner que ces deux notions ne s’excluent pas
mutuellement, qu’il y a des chevauchements, des zones intermédiaires, des phénomenes
apparentés ou il est difficile de tracer une ligne claire de démarcation. A ce sujet, on peut
consulter 'ouvrage remarquable du célebre neurologue Oliver Sacks, intitulé tout simplement

Hallucinations et qui nous en offre un panorama extraordinaire. Mais Ireud fait, la-dessus



également, ceuvre originale en allant au-dela du fait de répertorier et documenter les divers
modes d’expérience apparentés de pres ou de loin a I'hallucination. Il en va de 'hallucinatoire
comme des autres sujets traités par Freud: il les aborde suivant les trois points de vue de la
métapsychologie (topique, dynamique et économique) et les ayant ainsi « embrochés » (si I'on
peut dire) par trois cotés il peut nous en montrer le caractere vivant, incarné et « situé »,
comme on dit chez les phénoménologues. « Situé », ¢’est-a-dire se produisant dans la situation
concrete dans laquelle se trouve I'étre humain et sa psyché. Ce que nous sommes ainsi
amenés a aborder ce n’est done pas tant ’hallucination ou I'hallucinatoire dans Iabstrait, ni

un « j’hallucine », ni un « tu hallucines », mais plus généralement « ’'Humain hallucinant ».

Or, ou done rencontrons-nous le plus couramment I’humain hallucinant et pourquoi
n’est-ce pas la méme chose que le « jhallucine » ? Nous le retrouvons bien stir en nous-
meémes, avec nos réves de chaque nuit, avee nos réveries diurnes et parfois avec nos
hallucinations au sens le plus classique. Que Freud ait toujours considéré L'/nterprétation du
réve comme son ceuvre maitresse nous conduit done aussi a considérer I’hallucinatoire (ou
I'Humain hallucinant) comme un des filons principaux de sa recherche. Mais ce que Freud
nous a proposé avec I’hypothese d’un inconscient et d’un appareil psychique ou le Moi « n’est
pas mailtre dans sa maison », ¢’est celte idée assez radicale: que « nous » ne révons pas, mais
que « ¢ca réve » en nous; on peut méme aller plus loin et dire que « nous » ne pensons pas, et
qu’il faudrait dire, avec Nietzsche,« ¢ca pense » ou encore « il pense » dans le méme sens ou I'on

dit « il pleut ».

L’hallucinatoire n’est done pas une modalité qui correspondrait a une quelconque
volonté du sujet, consciente ou inconsciente. Cela s'impose a un sujet qui n’y peut rien. Et
d’ailleurs, méme I'inhibition qu’opere le moi, selon Freud, par sa seule présence, ce n’est pas
une action délibérée du moi, ce n’est pas une décision ou un jugement exercé par le moi. Cela
se passe ainsi de maniere impersonnelle. Nous devons done approcher I’hallucinatoire avec
une perspective qui. comme dans le cas du fantasme que nous avons discuté automne
dernier, échappe aux dichotomies spontanées entre réel et imaginaire, intérieur et extérieur,

ete.

En fait, une question importante consiste a se demander ce qui fait que 'hallucinatoire,
comme le réve, et méme la pensée!, s'imposent a nous, malgré nous. De quoi s’agit-il au juste

qui se passe en nous el pourtant sans nous ?

NOTES






