Date : 2017-03-03 13:25
Sujet: 19- Eclaircissements nécessaires

Dans le prolongement de la séance du ler mars 2017

Plusieurs questions intéressantes, voire nécessaires, furent posées a notre
rencontre du ler mars, des questions et interventions qui toutes semblaient

exiger une mise au point.

Je vais tenter de les aborder ici, sans prétendre donner des réponses finales,
mais ne serait-ce que pour mettre les choses a 'étude de maniére & nous
’ . , .
permettre d’approfondir la réflexion.

Une premiére formulation me semble pouvoir résumer, sans trop les trahir,

plusieurs interventions. Elle se formulerait comme ceci:

i Est-ce que nous ne sommes pas en train de donner a la notion
d’hallucinatoire un sens tellement large qu'il en perd sa spécificité et
pourrait en fin de compte ne plus vouloir rien dire ?

®  Plus précisément, peut-on faire s’équivaloir hallucinatoire et
inconscient, ou hallucinatoire et réalité psychique ?

e Etd’ailleurs, qu’en est-1l des rapports entre réalité psychique et
inconscient ? Enfin, quel rapport avec la notion d’actuel ?

Argument a 'appui de la question:
ehallucinatoire semble avoir le sens de I'inconscient ;
*je dis aussi que la réalité psychique pourrait avantageusement
remplacer le terme « inconscient »;

epar ailleurs je dis que I'hallucinatoire est de I'actuel;
N'y aurait-il pas lieu de mettre un peu d’ordre dans tout cela ?
Tentative de mise en ordre:

Dans le texte introductif 12.1, je propose ce qui suit:
« ...longtemps on s’est rassuré en concevant des distinctions que I’on croyait nettes entre



perceptions fiables, illusions et hallucinations. La notion d’hallucinatoire vise a atténuer les
lignes de démarcation entre ces domaines. Nous donnerons en effet a ce terme le sens de tout ce
qui échappe a ’examen — ou épreuve — de réalité. »

Comme on peut le voir, je donne au terme « hallucinatoire » un sens
relativement large, mais en méme temps opérationnel: je propose de donner au
substantif « hallucinatoire » le sens de « tout ce qui échappe a I'examen — ou
épreuve — de réalité. »

C’est une définition opérationnelle parce qu’elle repose sur un critére assez
précis: si une expérience psychique résiste ou échappe a 'épreuve de réalité, elle
donne lieu 4 de 'hallucinatoire.

Cela revient a dire, avec Freud, que c’est encore une question de
différencier le pergu (le « dehors ») du simplement représenté (le « dedans »)
(Cf. « La Négation », 1925). Mais cela se complique lorsque, par exemple, nous
considérons le fétiche: celui-ci est bel et bien percu, mais il prend néanmoins un
caractére hallucinatoire dans le sens ot1, tout comme une hallucination, il vient
combler une absence intolérable dans le réel. Nous reviendrons sur ce probléme
quand je vous proposerai d’examiner deux articles de Freud: « La perte de la
réalité dans la névrose et la psychose » et « Le fétichisme ».

Mais en méme temps, dans la citation ci-dessus, je dis que le terme lui-
méme vise a atténuer les distinctions que 'on voudrait trés nettes entre divers
autres faits: perceptions que l'on croit fiables, illusions, hallucinations... On peut
aussi ajouter a la liste : réves, réveries diurnes, et, comme on I’a vu en cours de
discussion, méme un fétiche peut étre inséré dans cette série de phénoménes.

Evidemment, chacune de ces modalités est aussi & examiner en détail. Par
exemple. un réve de la nuit n’est pas tout a fait identique & une réverie diurne;
une illusion perceptive n’est pas exactement comme un fétiche, méme si I'on peut
dire que le fétiche participe d'une illusion au sens large. Par ailleurs, on sait qu'il
faut distinguer entre 'objet transitionnel tel que décrit par Winnicott et un
fétiche, (certains auteurs s’y étaient totalement trompés).

Les caractéristiques spécifiques de chacun de ces phénoménes méritent



bien entendu d’étre mises chaque fois en évidence. Elles relévent de divers
facteurs, tels que:

eétat de conscience du moi (p.ex. état d’éveil vs état de sommell; états
« crépusculaires ») avec préservation ou non de la possibilité d’autocritique;

®  ®fonction défensive vs « productive »: un fétiche a une fonction défensive;
une hallucination proprement dite, ou une création artistique est plutét
« productive »;

*  ¢forme ludigue, comme dans le jeu théatral ou le jeu des enfants (proche
de « fonction productive ») vs. forme tmpérative (hallucinations auditives dictant
des conduites dans la psychose);

®  econtenu défini (ex. voix et phrases entendues) vs ambiance unbeimlich;
etc.

Comme on voit, ces facteurs créent des situations particuliéres qu'il ne faut
pas perdre de vue. Mais malgré les différences, petites ou grandes, entre les
phénomeéne considérés, il semble justifié de maintenir qu'ils ont un dénominateur
commun: le fait de se voudstraire a l'épreuve de réalité. Cela demande toutefois de
préciser ce que l'on entend par épreuve de réalité: de guelle réalité s agit-il de faire
[épreuve ?

Cette derniére question nous permettra de revenir sur un autre point trop
brievement discuté lors du séminaire: la notion de réalité psychique. Mais
commencons par |'épreuve de réalité. Cette épreuve consiste précisément a
distinguer entre d'une part, ce qui a une existence indépendante du sujet,
indépendante de sa mémoire et de ses désirs (grosso modo: la réalité extérieure,
matérielle en derniére analyse), et d’autre part ce qui ne serait que révé, imaginé,
halluciné. Mais le « ne... que » dans la phrase qui précéde est trompeur: a la
différence du sens commun, la psychanalyse affirme que ce qui est a la source
des réves, hallucinations, réveries... n’est pas crréel, mais qu'il correspond a une
autre sorte de réalité: la réalité psychigue.

Cette notion de réalité psychique est introduite par Freud a la toute fin de
LInterprétation du réve :



« Est-on en présence des souhaits inconscients amenés a leur expression
derniére et la plus vraie, on est bien forcé de dire que la réalité psychigue est une
forme d’existence particuliére qui ne doit pas étre confondue avec la réalité

mateéreelle. » (OCFP, Vol. 1V, p. 675).

Il faut noter que cette phrase, dans sa version définitive, date de 1919 et

que Freud avait déja retravaillé la phrase originale en 1914.

Dans la note en bas de page qui correspond a la citation ci-dessus, on
apprend que la version originale de 1900 se lisait comme suit:

« ...on est bien forcé de se rappeler que le Réel psychique (dav poychisch
Reale) lui aussi revét plus qu'une seule forme d’existence ». (Ibid. note)

Puis, remaniée en 1914, la phrase se déclinait ainsi:

« ...on est bien forcé de dire que la réalité psychique est une forme
d’existence particuliére qui ne doit pas étre confondue avec la réalité factuelle. »
(Ibid. note; italiques ajoutés par moi)

Jean Laplanche nous apprend que lorsque Freud hésite ou, comme c’est le
cas icl, s’attarde A remanier une idée dans un sens ou dans l'autre, il faut préter
une attention toute particuliére, parce que cela signifie que quelque chose
d'important le « travaille ». Aussi, vaut-il la peine d’examiner le contexte dans
lequel apparait cette phrase si particuliére et assez énigmatique. Je propose donc
que nous lisions cette toute derniére section (F) du dernier chapitre (chapitre
VII) de Linterprétation du réve.

Cette ultime section s’intitule « L'inconscient et la conscience. La réalité. »
Freud commence par traiter d'un probléme qui, intéressant en soi, est pour nous
ici secondaire, mais nous aide & comprendre ce qui occupe sa pensée. Ce
probléme initial est celui de savoir si entre inconscient et préconscient-conscient
les contenus se déplacent, changent de lieu. Il discute donc de 'opportunité de
recourir & de telles métaphores spatiales et on le voit critiquer, avec
bienveillance, cet usage commode mais qui peut conduire a des conceptions



erronées. Pour finir, 1l opte pour une conception dynamique plut6t que spatiale,
disant que la différence entre un contenu o et un contenu pcd-cs est finalement
une question d'innervation, ou encore d'investissement. Cependant, une note
ajoutée en 1925 souligne que cette idée fut & son tour remaniée lorsqu'il a bien
fallu constater que pour devenir pcs-cs, un contenu ics doit étre lié a des
représentations de mots. (nous avions vu cela |'automne dernier en relisant des
passages du texte de 1915 intitulé « L'inconscient »).

Voila donc comment Freud travaille les questions qui le taraudent: il
n’hésite pas a revenir sur ce qu'il a jadis tenu pour ferme. Cependant, notons que
la note de 1925, si elle modifie la notion de pure « innervation », ne signifie pas
pour autant un retour a ’ancienne conception spatiale des « deux systémes » (ics
et pcs-cs). On assistera au contraire & une changement radical de paradigme avec
l'introduction de la nécessité d’adjoindre, dans le passage d'un systéme a 'autre,
des représentations de mots, adjonction qui est comme le couronnement du
processus d’élaboration psychique (cf. mon article discuté I'automne dernier, «
Fantasme et processus de fantasmatisation ».) En attendant, dans le texte de
1900, Freud insiste sur son refus de la conception spatiale autrement que comme
métaphore commode:

«Nous échapperons & tout mauvais emploi de ce mode de présentation si
nous nous souvenons que des représentations, pensées, formations psychiques
en général, ne doivent absolument pas étre localisées dans des éléments
organiques du systéme nerveux, mais au contraire pour ainsi dire entre eux, la
ou résistances et frayages constituent le corrélat correspondant a ces

formations. » (p. 666.)

Nous retrouvons ainsi la fameuse référence aux appareils optiques par
lesquels Freud nous invite & nous représenter le rapport entre le substrat
organique (le cerveau ou le sytéme nerveux) et les productions psychiques. Il

s’en explique & nouveau ici:

« Tout ce qui peut devenir objet de notre perception interne est virtuel,
comme |'image donnée par le trajet des rayons lumineux dans la longue-vue.
Quant aux systémes qui ne sont eux-mémes rien de psychique et ne deviennent
jamais accessibles & notre perception psychique, nous sommes en droit de



supposer qu'ils sont semblables aux lentilles de la longue-vue qui projettent

I'image. » (Ibid.)

On voit que Freud ne craint pas le recours aux métaphores, mais qu’elles
lui servent A nous rappeler que justement, nous usons de métaphores quand nous
parlons de lieux psychiques. Et que si nous voulons quand méme nous en servir,
1l faut savoir en faire bon usage. Il continue d’ailleurs a exploiter la métaphore
optique, avec un résultat que je trouve particuliérement intéressant:

« Pour poursuivre cette comparaison, la censure entre deux systemes
correspondrait 2 la réfraction des rayons lors du passage dans un nouveau

milieu. »(Ibid.)

Cette derniére image me semble remarquable en ceci qu’elle reprend, sous
forme figurée, le modéle traductif du refoulement. Ainsi, la « réfraction des
rayons lors du passage dans un nouveau milieu » que décrit-elle: elle décrit, par
exemple, la décomposition d'un rayon de lumiére blanche en un spectre de
couleurs lors du passage a travers un prisme, ou encore la ligne brisée d'un
baton droit enfoncé dans I'eau. Ramené aux contenus psychiques, ce phénoméne
n’est pas sans rappeler le défaut de « traduction » invoqué dans la lettre 52/92.
Freud y dit en effet que des contenus anciens ne parviennent pas a étre transcrits
tels quels dans un nouveau contexte : le paralléle avec la distorsion d'un rayon
lumineux passant dans un nouveau milieu (nouveau contexte) semble assez
justifié.

Mais dans ces pages assez denses nous devons aussi remarquer un nouveau
terme: « virtuel ». Nous sommes encore plongés dans la métaphore optique, bien
que, A strictement parler, en optique une image qui se forme au foyer d'un
systéme de lentilles (concaves ou convexes) n’est pas dite image virtuelle, mais
« image réelle », I'expression « image virtuelle » étant réservée a celle que nous
observons dans un miroir plan. Mais 1c1, cette distinction est négligeable. Ce que
Freud a voulu souligner est qu'il ne faut pas confondre le psychique avec le
cérébral, comme on ne confond pas le tube et les lentilles du télescope avec les
images qui se forment au foyer optique. Tube et lentilles appartiennent a la
réalité matérielle. Les images, a la réalité...psychique, mais qu'on peut aussi



appeler vertuelle.

Nous qui lisons Freud aujourd’hui, alors que la réalité virtuelle occupe une
place encore plus importante qu’en son temps sommes bien placés pour
apprécier la différence entre les deux sortes de réalité. Je souligne le terme réalité
pour rappeler que le virtuel dans I'exemple de Freud et le virtuel dans la réalité
virtuelle contemporaine ne doivent pas étre confondus avec l'irréel. La réalité
virtuelle n’est pas une fausse réalité, c’est une autre sorte de réalité que la
matérielle, mais qui n’en est pas moins ¢ffective et qui a des conséquences trés
concrétes dans le monde matériel.

Retenons le mot « effective » et revenons maintenant a la fameuse phrase de
Freud 2 propos de la réalité psychique, telle que remaniée en 1914. 1l dit alors
qu'il faut distinguer la réalité psychique de la réalité « factuelle ». Mais en 1925,
il se ravise et remplace « factuelle » par « matérielle ». Nous disions que ces
« repentirs » de Freud doivent retenir notre attention. Demandons-nous quelle
différence passe entre « réalité factuelle » (ce qui se dit vachliche ou faktische
Realitit en allemand) et « réalité matérielle » (materielle Realitit). 11 me semble
qu’elle consiste en ceci: une réalité virtuelle ou psychique, tout en n’étant pas
matérielle, peut quand méme étre un fauf, donc étre factuelle. 11 y a donc lieu de
penser que la correction apportée par Freud en 1919 résulte de sa prise de
conscience qu’'en 1914, en distinguant entre réalité psychique et réalité factuelle,
il enlevait & la premiére la caractéristique d'un fait, et donc sa... réalité. Tandis
que distinguer entre réalité psychique et réalité matérielle, c’est une tout autre
affaire: les deux sortes de réalité sont basées sur des faits, sont donc factuelles.
On a donc I'impression qu’en 1914, Freud était encore quelque peu prisonnier
du sens commun qui dénie au psychique le statut d'un fait, et qu’en 1919 il
affirme de maniére plus décisive la nature factuelle de la réalité psychique, son
statut de réalité certes différente de la réalité matérielle, mais pas moins réelle.

Si nous revenons maintenant & nos questions du début, demandons-nous
s'll est légitime de dire que I'inconscient et la réalité psychique s’équivalent. Voici
en tout cas ce qu'écrit Freud, toujours dans cette derniére section du Chap. VII
de L'interprétation du réve :



« Li'tnconacient est le paychigue proprement réel, ausosi inconnu de nous dans sa nature
tnterne que le réel du monde extérieur et qui nows est livré par les données de la conscience
tout aussi incomplétement que lest le monde extérieur par les indications de nos organes

dendortels. » (p. 668.)

J’al mis la phrase en italiques, 12 ot Freud utilise un procédé typiquement
allemand qui consiste a détacher quelque peu les lettres entre elles sans les
mettre en italiques. Mais ce procédé indique bien une intensité du propos, une
importance plus grande que le reste du paragraphe. Autrement dit, c’est une
phrase qui a valeur de conclusion, de conviction profonde. Or que dit cette
phrase ?

1- Elle établit en effet une équivalence entre inconscient et réalité
psychique (« le psychique proprement réel », « davs egentlich reale Pyychische »)

2- Elle affirme aussi que ce réel psychique entre dans un méme rapport
d’'incomplétude avec notre connaissance que la réalité matérielle. Freud reprend
ici, comme il Ia fait ailleurs, la notion kantienne distinguant entre ce qui est
connaissable (le phénoméne) et ce qui reste hors de portée (le noumeéne, ou la
chose-en-sot).

3- Elle souligne que, alors que la réalité extérieure est partiellement
connaissable par les données des organes des sens, |'inconscient, lui, nous est
tout aussi incomplétement connaissable & travers les données de la conscience.
Plus loin dans cette méme section, Freud dit d’ailleurs que selon lui la conscience
est « un organe sendoriel pour la perception des qualités psychigues » (p. 671).

Mais alors, demanderons-nous, si la conscience est un organe sensoriel
tourné vers la réalité psychique, au nom de quoi peut-on faire s’équivaloir réalité
psychique et hallucinatoire ? Autrement dit, pourquoi la perception de la réalité
psychique (« interne ») ne serait-elle pas tout aussi peu (ou tout autant)

« hallucinée » que celle da la réalité extérieure par les organes des sens
périphériques ?

Question tout a fait pertinente et qui nous oblige donc & aller plus a fond
dans la définition de I'hallucinatoire. A partir de ce que nous venons d’établir de
la pensée de Freud, on peut, je crois préciser les choses ainsi:



1- Ils est toujours justifié de définir I'hallucinatoire comme ce qui échappe a
I'épreuve de réalité. En termes cliniques, 'hallucinatoire est ce qui s'impose
comme expérience lorsque le départage entre réalité psychique (« intérieure ») et
réalité matérielle (« extérieure ») n’est pas parfaitement réussi, soit par
incapacité durable ou temporaire (réve, psychose, inquiétante étrangeté,
déréalisation) soit par une mise en suspens plus ou moins volontaire (Jeu, réverie
diurne, intoxication par une drogue psychotrope). Dans ces cas, le réel
psychique peut passer pour la réalité extérieure.

2- Pour cette raison, il faut en effet distinguer entre la réalité psychique et
I'hallucinatoire. Danv le langage courant, vu que 'on considére que
I'hallucinatoire témoigne de I'irruption de I'inconscient (ou de la réalité
psychique) qui vient se présenter comme perception extérieure, il n’est pas trés
grave de faire une équivalence entre les deux. Mais a strictement parler,
I'hallucinatoire se situe plutét a 'interface entre réalité matérielle et réalité
psychique. En suivant l'idée de Freud a propos de la conscience comme organe
sensoriel, on peut dire que I'hallucinatoire résulte d'une sorte de confusion des
sens, mélange plus ou moins grand entre sensorialité externe (périphérique) et
sensorialité tournée vers le psychique.

Par corollaire, si I'hallucinatoire n’est pas la réalité psychique elle-méme, il
n’est pas non plus l'inconscient. Par contre il est certainement, comme
'inconscient et comme la réalité psychique au sens strict, actuel, si nous nous
accordons pour désigner par ce terme ce qui se situe hors chronologie. 1l serait
trop long de développer ici la question de 'actuel. Je me permets de renvoyer a
mon rapport au CPLF de 2014, disponible dans la section « Documents ». Mais
disons simplement que l'irruption de la réalité psychique telle que nous la
montrent les expériences classées sous la rubrique « hallucinatoire » ont en
commun une suspension du temps chronologique, un sentiment « d’éternité » ou
de « hors temps ». La réalité matérielle, par contre, est inscrite dans la
chronologie, méme si la chose est plus compliquée que je ne peux le faire valoir
ici, laissant aux physiciens le débat sur la nature (voire sur 'existence) du temps

en physique.

Une question au moins est restée en suspens : Si la réalité psychique =



I'inconscient, & quelle sorte de réalité avons-nous affaire dans le cas de la pensée
consciente ? Au lieu d'invoquer une troisiéme sorte de réalité, peut-étre serait-on
justifié de proposer une autre facon de classifier ? On opposerait réalité matéreelle
a réalité virtuelle. La réalité virtuelle se subdiviserait en réalité psychique
(inconsciente) et réalité psychologique (préconsciente-consciente). Par ailleurs,
réalité psychique et réalité matérielle appartiendraient toutes deux a la catégorie
de la réalité factuelle. Cela indique que la réalité virtuelle n’est « factuelle » que
dans la mesure ol elle recrute quelque chose de la réalité psychique: c’est ce qui
se passe par exemple lorsqu’une opinion exprimée que nous croyons fausse, ou
une histoire que nous savons fictive nous atteint néanmoins « effectivement ».

Les deux diagrammes suivants résument les propos ci-dessus.

Le premier résume les rapports entre I'hallucinatoire et 'épreuve de réalité.
Si cette épreuve est réussie, alors on distingue entre réalité psychique et réalité
matérielle. Si elle est ratée, en tout ou en partie, alors on a divers degrés de
I’hallucinatoire.

Le deuxiéme diagramme propose une autre fagon de considérer les
différentes sortes de réalité. La réalité matérielle est ici opposée a la réalité
virtuelle. Celle-ci se subdivise en réalité psychique (qui est aussi une sorte de
réalité factuelle comme la réalité matérielle) et réalité psychologique, qui reléve
de l'opinion, du préjugé, bref de la psychologie et non de la métapsychologee. Dans
les deux, j'al inséré aussi la temporalité particuliére aux diverses sortes de réalité.

Dit en termes quotidiens, on peut d’abord distinguer entre les faits (réalité
factuelle) et les opinions (réalité psychologique). ensuite, dans le domaine des
faits, distinguer entre les faits matériels et les faits psychiques. Mais notons
cependant que faits psychiques et opinions appartiennent tous deux 2 la réalité
virtuelle par opposition a la réalité matérielle. [1. Les choses se compliquent
encore plus si nous tenons compte du fait que la réalité virtuelle est virtuelle
quant au contenu, mais qu’elle a néanmoins une base matérielle. Ainsi, les
images tridimensionelles d'une scéne de réalité virtuelle sont quand méme



formées par des pixels sur un écran et parviennent aux yeux par des photons
tout A fait matériels. Ce qui est virtuel dans la réalité virtuelle c’est la scéne,
'organisation scénique.]Pourquoi donnons-nous un statut de réalité (méme si
virtuelle) & l'opinion (i.e. & la réalité psychologique): c’est que, comme la
situation politique présente le montre, méme des opinions fausses sont
susceptibles d’étre efficaces et de modifier la situation. L'efficacité de |'opinion,
comme déja dit, tient A sa capacité d’activer quelque chose de la réalité
psychique, et elle résulte d’ailleurs de celle-ci. Lopinion peut étre individuelle et
collective, et se trouver mal équipée pour distinguer entre réalité psychique et
réalité matérielle, ce qui ouvre une autre vue sur 'hallucinatoire: les délires
collectifs dont nous avons & nous inquiéter par les temps qui courent...

NOTES



