Date : 2017-01-13 16:45
Sujet: 18- L'Hallucinatoire- Pour introduire le théme

Ce que nous avons abordé dans le dernier document, en insistant sur la notion de
processus par opposition aux entités statiques, aux fypostases (ue nous sommes portés a
former, nous sert a introduire la question de I’hallucinatoire puisque par ce terme nous nous
démarquons immédiatement de I'hallucination en tant que phénomene bien délimité. La ou
I’hallucination peut étre rapportée en tant que phénomene discret, en tant qu’incident
occasionnel, limité dans le temps, nous considérerons I’hallucinatoire comme un flux, un
courant permanent au sein de la vie psychique qui infiltre les fonctions de perception et de
jugement et contre lequel doit s’opérer un certain travail d’inhibition. Ce travail, ce processus,

c’est ce que Freud, dans le Projet de 1895 nomme... le Moi.

Mais, les choses sont probablement plus compliquées qu’elles ne le paraissent quand on
s’en tient a une dichotomie simple, p. ex. : moi vs. processus primaires. Introduire la notion de
I’hallucinatoire c’est tenter de discerner un mouvement profond dans la pensée de Freud,
dans sa démarche clinique autant que théorique. Notre hypothese est que, sans que cela soit
nécessairement délibéré de sa part, Ireud a ouvert une fenétre sur un champ qui avait jusque-
la ou bien été relégué au domaine du fantastique et du surnaturel, ou bien traité de maniere

un peu distraite.

La porte d’entrée principale empruntée par Freud, ¢’est bien sar Linterprétation du réve.
On se souviendra qu’il revendiquait volontiers le fait de s’intéresser a ce que les autres
laissaient tomber comme déchets de la vie psychique : réves, acte manqués, lapsus, mots sur le
bout de la langue et autres incidents apparemment sans importance. Tout ces petits faits de la
vie quotidienne allaient s’avérer, sous sa loupe, des indices d’une continuité entre ce qu’il est
convenu d’appeler la normalité et la pathologie, mais aussi entre les activités psychiques
inconsciente et consciente. On est aujourd’hui peut-étre trop peu sensible au fait que ce fut la
une grande révolution : d’une part, de ne concevoir aucun fossé infranchissable, aucun mur de
séparation entre les névrosés et les soi-disant normaux ; d’autre part d’élaborer une méthode

d’acces a des faits psychiques « autrement inaccessibles ».

Pour ce qui concerne I’hallucinatoire, I'attention apportée par Freud au réve de la nuit
de méme qu’au réve éveillé et a toutes leurs variantes nous offre bien sir, a nous aussi, la
possibilité d’entrer de plain pied dans ce qui au premier regard peut sembler un monde
étrange, ¢loigné de 'expérience quotidienne. En effet, les hallucinations ont de tout temps été
réservées aux expériences sacrées, facilitées ou non par 'usage drogues propices, ou encore a

la maladie mentale. Et longtemps on s’est rassuré en concevant des distinctions que 'on



croyail nettes entre perceptions fiables, illusions et hallucinations. La notion d’hallucinatoire
vise a atténuer les lignes de démarcation entre ces domaines. Nous donnerons en effet ce
terme le sens de tout ce qui échappe a l'examen — ou épreuve — de réalité. Cet examen ou épreuve
est une fonction a la fois importante et fragile, semblant aller de soi, mais en... réalité (!)
d’usage peu assuré [1. Marie Leclaire et moi avons mené toute une étude sur cette question, et

I’on trouvera les articles qui en sont issus dans la section « Documents »|.

[’hallucinatoire se situe a un plan différent de celui des expériences saillantes telles que
le réve ou les hallucinations proprement dites. Ces expériences sont généralement relatées et
reconnues comme quelque chose qui advient dans la vie d’un sujet et ce sujet est par la
capable de s’en distancer en en faisant la critique (Ex. : « J'ai révé que... mais ce n’était qu’un
réve »). A ce niveau de I'expérience, il est possible d’opposer un phénomene a son inhibition
ou critique par un moi qui en serait exempt. Mais il y a lieu de concevoir un plan encore plus
fondamental ou se produit I'hallucinatoire et dont le sujet méme le plus « branché » sur la
réalité peut étre porteur, si I'on considere, par exemple, que méme le sentiment de soi est en

quelque sorte une « hallucination bien controlée » [2. Cet article du magazine Aeon put vous

intéresser.| ! Dans ce cas, il n’y pas d’hallucination proprement dite, mais nous pouvons
néanmoins relier le sentiment méme de soi a I’hallucinatoire (méme si pour cela nous
élargissons encore plus le domaine pour inclure tout ce qui échappe a un controle de ce que

nous percevons ou apercevons). Voici plusieurs raisons de penser ainsi :

1-Le sentiment de soi n’est pas totalement partageable ; on peut le décrire, mais
personne d’autre qque nous ne peut ressentir ce que nous ressentons quand nous éprouvons ce
sentiment. En fait, nous ne pouvons méme pas dire d’ou il vient ! Il ne fait done pas partie de
la réalité, si nous nous accordons pour désigner du mot « réalité » (par opposition au « Réel »),
la réalité partagee, c’est-a-dire un ensemble de reperes sur lesquels existe un certain
consensus entre diverses personnes. Ainsi, si je dis : « Il fait froid », méme s’il n’y pas
d’assurance que ceux a qui je parle ont exactement la méme sensation de froid que moi, on
peut tout de méme s’entendre que, du moins, il ne fait pas chaud, qu’il vaut mieux mettre un
manteau, des gants et un chapeau... etc. Mais rien de tel ne peut faire 'objet de consensus pur
ce qui est du sentiment de soi. Nous 'avons vu avec Aulagnier (et méme Levinas) : le Je est un
discours du Je sur le Je ; mais dans ce cas, on pourrait pousser la question jusqu’a I'absurde et

demander, avec Jean-Claude Lavie « Qui...Je ? »

2- Le sentiment de soi peut étre altéré a des degrés divers dans des situations
particulieres. Pensons par exemple aux états de dépersonnalisation, ou encore aux états altérés

de conscience obtenus sous I'effet de certaines drogues ; ou encore a certaines expériences


https://aeon.co/essays/the-hard-problem-of-consciousness-is-a-distraction-from-the-real-one

comme celle de la main en caoutchouc ou celle de la « boite a miroir » de Ramachandran pour

ce (ui concerne les membres fantomes (nous en reparlerons).

3- On ne peut pas véritablement soumettre ce sentiment a une épreuve de réalité. Nous
sommes tenus de nous fier a une expérience qui se présente a nous sans intermeédiaires, et
done sans aucun moyen de prouver que « nous, ¢’est nous ». On ne peut pas « sortir de soi » a
volonté pour comparer I’étre soi a I’'étre un autre. [3. C’est sans doute ce qui a motivé
I'invention des passeports et autres documents d’identité qui « attestent » que « nous, ¢’est
nous », mais le font d’une facon tout a fait « instrumentale » et artificielle. L.es documents
disent la méme chose que nous pourrions dire verbalement, mais avec I'attestation par un tiers
(une agence de I’Etat) qui, dans les faits, ne peut absolument rien savoir de ce que c’est que
d’étre « nous ». Cette confirmation par un liers, on le sait, est tres labile, surtout de nos jours
ou il devient possible de procéder a des « vols d’identité », ¢’est-a-dire I'usage faux des

identités officielles, celles qui sont établies « sur papier ».|

4- 1l existe des états psychopathologiques ou les sujets ont le sentiment d’avoir perdu ou
de s’étre fait voler, non pas leur identité officielle, mais carrément leur ame, leur « soi ».
’ [ ’ ’
Pourtant, pour un observateur extérieur, le sujet est tout a fait le méme qu’avant. On ne peut

«voir » ce qui lui aurait été dérobé.

5- Le sentiment d’inquiétante étrangeté (Unheimlich) nous montre que la perception de
lieux et de situations familieres peut quand méme s’accompagner d’un sentiment fuyant de

bizarrerie, un état onirique.

6-Dans des situations extrémes, il peut se produire des perceptions visuelles de type
synesthésique, ex. voir par écrit ce a quoi on pense (cf. 'expérience vécue par Freud lui-méme
et racontée dans on livre sur les Aphasies) ; on peut aussi voir se manifester un « double »
(Dopplegdnger), et Michel de M’Uzan a théorisé la naissance de ce double comme simultanée a
la constitution d’un sentiment d’identité. Ce qui n’est pas sans évoquer la célebre phrase de
Rimbaud : « Je est un autre ». Tous ces phénomenes nous déconcertent par comparaison a une

idée d’état stable de notre identité.

7-Les technologies de réalité virtuelle peuvent, pendant un certain temps, nous plonger
dans un monde a toute fin pratique « halluciné » dans la mesure ou ce qui est percu n’a
d’autre existence que comme donnée visuelle et sonore artificiellement crée, mais n’a aucune

existence dans le monde de la multisensorialité.



8- Une expérience célebre de Benjamin Libet (corroborée par d’autres chercheurs il y a
quelques années) montre que notre sentiment de décider d’une action peut n’étre qu’une
illusion rétroactive, les décharges neuronales concernant cette action s’étant produites 500
millisecondes (un temps tres long en neurosciences) avant le sentiment du sujet qu’il est en
train de décider | Notons que Freud avait déja posé, dans « Le moi et le ¢a », que le moi est
une sorte d’agent de relations publiques qui vient expliquer apres-coup (en rationalisant) ce

que le ¢a avait déja provoqué comme action.

Ce qui nous intéresse tout particulierement dans tous les phénomenes cités dans notre
liste, c’est le fait que dans tous les cas, le moi est dépassé, réfuté dans sa prétention de savoir
toul ce qui se passe, toul ce qui lui arrive, et méme qui il est. Cela peut devenir angoissant,
repoussant et apparaitre contradictoire avec des notions pourtant souvent utilisées en
psychanalyse. Ainsi, qu’advient-il des notions winnicottiennes de « true self » et false self » si,
de toute facon, le sentiment méme de soi est de I'ordre de I'hallucinatoire ? Peut-étre nous
faudra-t-il revenir sur ces notions et les examiner sous un nouveau jour ? Nous nous
souviendrons aussi que, avec Winnicott, I'illusion n’est pas quelque chose qu’il faut récuser ;
bien au contraire, on peu parler avec lui d’'illusion nécessaire, et 'espace transitionnel dont il a
décrit 'existence peut tout aussi bien s’appeler 'espace de I'illusion, dans le sens ou la aussi il
faut mettre en suspens 'épreuve de réalité. L aire de jeu par lui décrite, est une autre zone qui
est soustraite a I'épreuve de réalité, mais cette aire, identifiée par Freud lui-méme, nous est
absolument essentielle. Cela veut-il dire que désormais nous nous contenterons de vivre dans
I'illusoire ? Ferons-nous, comme les personnages a la fin du film « Blow-Up » d’Antonioni, qui
jouent une partie de tennis purement hallucinée, échappant ainsi au trouble que leur poserait
la reconnaissance du monde « réel » ? Et qu’est-ce que le monde réel ? De quelle réalité

parlons-nous ?

La question est, remarquons-le, tres actuelle, si 'on pense a tout ce qui se dit et s’écrit
ces temps-ci a propos de la civilisation « post-factuelle ». Avons-nous perdu tout sens de

Iorientation entre le vrai et le faux, entre le réel et 'illusoire ou ’hallucinatoire.

NOTES



