Date : 2016-10-23 13:30
Sujet:  16- En guise de récapitulation- Processus et hypostase.

Je commencerai par souligner combien les remarques de Lawrence Friedman sur
lesquelles Richard Simpson a attiré notre attention 'automne dernier convergent avec I'idée
générale de processus psychiques plutot que d’entités fixes. On pourrait objecter que la
psychanalyse a depuis toujours parlé de processus, ce qui est absolument vrai. Sauf que la
tendance spontanée a toujours aussi été d’imaginer des processus se déroulant dans des
espaces psychiques : ainsi, on peut facilement entretenir I'image des processus primaires se
déroulant dans I'inconscient, les secondaires dans le conscient. Or, je propose que ce n’est pas
du tout ainsi que les choses se passent. Si 'on part des processus eux-mémes, si on en fait
I’aspect fondamental de ce qui intéresse la psychanalyse, alors les notions de conscient, pré-
conscient ou inconscient n’en sont pas les contenants. Ce sont tout au plus des formes
figurées, des fictions certes utiles, mais des fictions tout de méme. Rappelons que c’est avec ce
terme de « fiction » que Freud qualifiait 'appareil psychique, par exemple. De méme, a propos
des pulsions, il n’hésitait pas a dire que ce sont « des étres mythiques... grandioses dans leur
indétermination ». Et pourtant, il ajoutait aussitot qu’il ne pouvait en faire abstraction dans

son travail.

Nous avons déja abordé la question des pulsions lors de notre série de rencontres de
I’hiver-printemps, aussi je ne reviendrai pas sur elles explicitement. Je voudrais plutot
m’attarder maintenant sur le terme « fiction » qui me semble valoir quelques efforts de

réflexion.

[La question peut se poser ainsi: si 'appareil psychique et méme les pulsions ne sont, de
laveu méme de Freud, que des fictions ou des mythes, cela signifie-t-il que I’ensemble
théorique freudien ne repose sur rien de solide ? Qu’il n’est qu’une invention surgie de
Pimagination d’un médecin viennois en mal de notoriété ? Evidemment que non. Mais alors il
nous faut pouvoir dire de quoi est faite la psychanalyse, quels sont les référents qui
correspondent aux signifiants tels que: pulsion, inconscient, fantasme, appareil psychique,

résistance, perlaboration.

Ce que notre étude amorcée cet automne nous permet d’avancer est que la notion de
processus, avec les termes apparentés de mouvement, motion, événement psychique ete.
rendent bien compte de ce dont il s’agit. En d’autres mots, tout ce que la psychanalyse postule
est mouvement, méme ce qu'on appelle « structure psychique », méme ce qu’on croit pouvoir

décrire comme une « fixation ».



Pensons un instant a ceci: la physique nous apprend qu’il n’y a rien d’arrété nulle part.
Déja en 1896, le philosophe Henri Bergson (in Matiere et mémoire) avait avancé que les choses
apparemment les plus stables et immobiles sont en fait des processus qui se répetent a tres
haute vitesse. On pourrait par conséquent dire que ce qui se présente a nous comme une
« structure », au plus pres donc d’une réification, d’une entité occupant de 'espace, n’est en
réalité qu'un processus apparemment arrété, mais plus exactement se répétant a une
fréquence telle que nous n’en notons pas le mouvement. Quand, en 1914, dans
« Remémoration, répétition et perlaboration », Freud s’est attardé pour la premiere fois sur la
question de la répétition, un des exemples de répétition qu’il a donné, ¢’est le caractere d’une

personne, done la chose apparemment la plus fixe.

Cette idée de processus se répétant a grande vitesse pourrait cependant avoir I'air d’une
ruse de 'intellect. On pourrait, par exemple, objecter que cela est indémontrable et que
I’expérience concrete nous met bel et bien face a des entités stables, voire immobiles. Mais il
n’en est rien. Lexpérience concrete ne tombe victime de cette illusion que si elle ignore
certains faits essentiels de I'expérience analytique, tels que la remémoration, la formation des
réves, le transfert et, comme je le propose dans mon article, la fantasmatisation. Le transfert
est un bon exemple pour illustrer combien la structure de personnalité apparemment la plus
stable est en réalité mobile et combien rapidement elle se met a évoluer dans une direction

différente des qu'un analyste s’offre pour écouter.

Les considérations de Larry Friedman citées par Richard Simpson partent du méme
texte freudien de 1914; elles nous rappellent qu’il en va de méme de la résistance et de la
perlaboration. Déja la perlaboration (Durcharbeirung dans I'original allemand; working-
through dans la traduction anglaise) parle de travail (labor, Arbeit, work). Cela, ¢’est assurément
du mouvement. Mais qu’en est-il de la résistance ? Ne nous apparait-elle pas avant tout comme
une inertie, comme quelque chose d’arrété ? Ce serait oublier ce que, dans ce méme texte,
Freud qualifie de plus grande forme de résistance, a savoir, la répétition dans le transfert ! Or
un transfert, ¢’est tout sauf immobile! Les autres formes de résistance invoquées par Freud,
sont la résistance de refoulement et la contrainte de répétition telle que formulée en 1919. La
répétition, nous venons d’en parler. Quant a la résistance de refoulement, Freud dit bien dans
les textes métapsychologiques de 1915 qu’il s’agit d'une dépense continuelle d’énergie. Donc,

rien d'immobile ou d’inerte la non plus.

Si tout est mouvement, alors nous comprenons mieux, je crois, ce que Freud a pu
vouloir dire quand il a parlé de « fiction » a propos de appareil psychique, ou de

« mythologie » a propos des pulsions. La fiction ou la mythologie sont les modes par lesquels



notre esprit essaie de se représenter ces choses qui, dans leur mouvement incessant seraient
autrement insaisissables. Nous avons tous un impérieux besoin de nous représenter les
processus, et pour cela nous avons tendance a les immobiliser, a faire ce qu’au cinéma on
appelle « arrét sur image » (en anglais: freeze-frame). Notre tendance a immobiliser I'objet de
notre pensée, a le fixer afin de le maitriser, est sans doute une constante. Cela porte d’ailleurs
un nom dans la pensée freudienne: ¢’est la pulsion d’emprise (Bemdchtigungstrieb), encore
traduisible par « pulsion de pouvoir » [1. Voir I'article de René Major, Le gott du pouvoir,
ajouté a la section « Documents ».]. Il nous faut toujours faire un effort paradoxal pour contrer
cette pulsion au-dedans de nous. Paradoxal, parce que cette pulsion est indissociable du
besoin de comprendre, de littéralement « saisir », et que pour cela nous tendons a immobiliser
I'objet de notre compréhension ou de notre saisie. Les philosophes ont depuis longtemps
nommé ce processus: ¢’est /ypostase. Ce terme dérive du grec, ypo (sous) et stasis (arrét,
pause); si on traduit mot a mot en latin, cela donne sub et stans... ce qui nous donne substantia,
la substance. Selon le Vocabulaire technique et critique de la philosophie, de Lalande, hypostasier,
au sens moderne, signifie « transformer une relation logique en une substance, au sens
ontologique de ce mot » [...] et plus généralement « donner a tort une réalité absolue a ce qui
n’est que relatif ». (Lalande, op.cit. Vol. 1, p. 428). Dans Uextrait de Linconscient que nous avons
étudié I'automne dernier, nous avons vu comment Freud semble chercher a éviter
d’hypostasier I'inconscient: il décrit d’une part le mouvement qui de I'inconscient « monte »
vers la conscience, mais par la suite il renverse la perspective et nous dit que si on regarde les
choses du point de vue de la conscience, tout ce qui se présente est d’ordre pré-conscient. Je
ne sais pas si on peut dire qu’il évite ainsi completement le probleme de 'hypostase de
I'inconscient, mais on sait qu’il s’y reprend plus d’une fois. Et surtout, la qualification de
fiction donnée a 'appareil psychique, ou de mythologie pour ce qui est des pulsions nous
montre bien que Freud n’est pas dupe de sa propre tentation d’ « arréter sur image » sa

description des processus psychiques.

La pulsion d’emprise est done, entre autres choses, un mouvement paradoxal; paradoxal,
parce que ce mouvement se manifeste comme effort d’arréter un processus pour en faire un
objet fixe et 'examiner a son aise, pour en saisir le sens, pour le com-prendre. 1l 'y a de la
préhension dans la compréhension. La prise en question, Emmanuel Levinas souligne qu’elle
entre aussi dans le savoir et dans la représentation: il s’agit de saisir, dans tous les sens du

terme. Mouvement de saisie qui correspond aussi a I’établissement du moi et de I'identité.

« Dans le courant de la conscience qui constitue notre vie dans le monde, le moi se
maintient comme quelque chose d’identique a travers la multiplicité changeante du devenir.

Quelles que soient les traces que la vie nous imprime en modifiant nos habitudes et notre



caractere, en changeant constamment I’ensemble des contenus qui forment notre étre, un
invariable demeure. Le “je” reste la pour relier I'un a 'autre les fils multicolores de notre
existence.

Que signifie cette identité ? Nous sommes portés a la considérer comme 'identité d’une

substance. » (Levinas, De lexistence a lexistant, Paris, Vrin, 1963, p. 148.)

Nous voila done revenus a la substance, a 'hypostase. Cest d’ailleurs ainsi que Levinas a

intitulé la section de son livre d’ou j’ai tiré la citation.
Levinas précise ensuite :

« Le “je” serait un point indestructible. dont émanent actes el pensées sans l'affecter par
leurs variations et leur multiplicité. Mais la multiplicité des accidents peut-elle ne pas affecter
I'identité de la substance ? Les relations de la substance avec les accidents sont autant de
modifications de cette substance, et des lors I'idée de substance apparait dans une régression a

Pinfini. » (Zbid.)

On voit tout de suite qu’il ne peut étre question de substance que comme hypostase,
comme transformation en substance de ce qui est mouvement, processus, changemcnt

permanent.
LL.evinas encore:

« Cest alors que la notion de savoir permet de maintenir 'identité de la substance sous
la variation des accidents. Le savoir est une relation avec ce qui par excellence demeure
extérieur, la relation avec ce qui reste en dehors de toute relation, un acte qui maintient I'agent
en dehors des événements qu’il accomplit. Lidée du savoir — relation et acte hors rang —
permet de fixer I'identité du « je », de le garder enfermé dans son secret. Il se maintient sous
les variations de I’histoire qui I'affecte en tant qu’objet, sans I'affecter dans son étre. Le « je »

est donc identique parce qu’il est conscience. » (p. 148-149.)

[l est important de noter, en lisant ces lignes de Levinas, que ce qu’il décrit ici n’est pas
« sa » position sur le je ou sur la substance. Il est en train de faire I'analyse phénoménologique
de la chose, ¢’est-a-dire de suivre le mouvement méme du « je » qui se pense comme
substance. 11 dit bien, quelques lignes plus loin, que cette conception substantialiste du moi

est le fait de I'idéalisme. Et il conclut:



« Le je n’est pas une substance douée de pensée: il est substance parce qu’il est doué de

pensée. » (p. 149, italiques ajoutés par moi)

A quot on est tenté d’ajouter que le « est » dans « est substance » ne désigne pas une
entité, mais une conception, un discours du je sur lui-méme, il s’attribue une substance par la

pensée. Cela, notons-le-, se retrouve aussi chez Piera Aulagnier:

« Le Je n’est pas autre chose que le savoir que le Je peut avoir sur le Je [...| » (La violence
de linterpretation, PUF, 1975, p. 169.)

Une telle définition du Je est certes circulaire, mais, malgré les apparences, elle n’est pas
tautologique. La circularité correspond a la nature autopoiétique de tout ce qui est vivant.
Lautopoiese est en effet par définition circulaire: le vivant n’est vivant que d’étre autonome,
de s’auto-instituer, de s’auto-délimiter en tant que systeme doté d’une cloture opérationnelle.
Si un organisme particulier nait d’un autre organisme, il reste que le vivant ne peut que s’étre
auto-créé et ne peut que s’auto-entretenir. Cest la le sens d’un systeme autopoiétique. Il y a de

lauto-engendrement.

Chose intéressante, dans sa définition du Je, Aulagnier ne fait que reprendre au plan du
« secondaire » (c’est-a-dire, celui du discours), un procédé analogue a celui qu’elle attribue a
loriginaire, ¢’est-a-dire : 'auto-engendrement. Sauf que la ou 'auto-engendrement est pour
l’originaire un postulat indépassable et impossible a rendre en mots, le fonctionnement du Je,
bien qu’il s’appuie, comme par décalque, sur une circularité semblable a celle de I'originaire,
nécessite le recours au langage, puisque le Je est discours. Le Je est done toujours déja double:
d’une part il s’auto-organise comme tout organisme vivant, mais d’autre part, sa nature
secondaire signifie qu’il s’organise sur le modele de 'autre, au moyen de I'identification a
I'autre (image spéculaire). Il n’est done pas totalement sous le postulat d’auto-engendrement,
mais il y a tout de méme une méme reprise/dépassement (Aufhebung) de ce postulat (qui est,
rappelons-le, caractéristique de I'originaire.) Par conséquent, on peut dire que le je s’auto-

organise, mais qu’il n’est pas auto-engendré, puisque, toujours selon Aulagnier,
«le Je est formé par 'ensemble des énoncés qui rendent dicible la relation de la psyché
avec ces objets du monde par elle investis et qui prennent valeur de reperes identificatoires. »

(lbid. italiques ajoutés par moi).

Nous pourrions, bien entendu, nous avancer plus loin dans la discussion de cet aspect et



il faudra sans doute le faire un jour. Pour le moment, je souligne surtout le fait que c’est le
mouvement, le processus de la pensée et/ou du discours qui est I'essence du psychique, et cela
autant chez Levinas que chez Aulagnier, de méme que chez Freud, comme nous I'avons vu au
début du présent texte. Mais un examen attentif — phénoménologique chez Levinas,
métapsychologique chez Freud et Aulagnier — nous montre que le mouvement de la pensée
est toujours aux prises avec la tendance a I'hypostase, a I'arrét sur image, ou a ce qu’on pourrait

appeler une sorte de « dévotion » envers la représentation.

[l y aurait lieu de parler ici d’une sorte de fétichisme, dont Derrida disait que ¢’est un
penchant indépassable de 'humain. Or il est fascinant de constater que la théorie de I'origine
du fétiche chez Freud se base précisément sur un moment d’arrét du mouvement
d’exploration par I’enfant de 'anatomie sexuelle. Ainsi, Freud postule que le choix du fétiche
(talons a aiguilles, jarretelles, fourrure, ete. ) correspond souvent a la fixation sur la derniere
chose qui s’est présentée a la perception juste avant le constat intolérable de I'absence de
phallus sur le corps féminin... Notons combien cela s’apparente a la fixation sur un scénario
fantasmatique, fixation qui a pu donner lieu a I'impression (que j’ai contesté dans 'article
discuté a 'automne) que les fantasmes sont des entités bien formées et « contenues dans »

.. .
I’'inconscient.

(2016-10-24)

NOTES



