
SÉMINAIRE « PENSER AVEC FREUD »
ANNÉE 2022-2023

RELIRE L’INTERPRÉTATION DU RÊVE

Document 50

CHAPITRE VII
B- LA RÉGRESSION - 3ème partie

Dominique Scarfone

Une régrédience qui va… vers l’avant
Demandons-nous d’abord où se fait, selon le mot de Freud, le « coup d’envoi de 
la formation du rêve ». La réponse simple est « dans le système Ics. » (594) Mais 
Freud ajoute que ce n’est pas tout à fait exact puisque 

« la formation du rêve est obligée de se rattacher à des pensées de rêve qui 
appartiennent au système du préconscient [bien que] la force de pulsion pour 
le rêve est fournie par l’Ics. » (595, italiques ajoutés). 

J’attire à nouveau l’attention sur l’expression « force de pulsion » (Triebkraft) : 
c’est la deuxième fois dans cette section du chapitre que Freud emploie 
l’expression. Une première fois dans la récapitulation du début (p. 586) où il 
parle du rêve et de « sa force de pulsion » (seine Triebkraft), tandis que la seconde 
fois, comme nous venons de le voir, il parle de la force de pulsion pour le rêve, 
fournie par l’Ics. Cela suggère qu’en voyant le mot « pulsion », il convient 
d’entendre « la force de pulsion », autrement dit, la poussée. Sans m’attarder sur 
ce point, je tenais à souligner que c’est bien ainsi que Freud semble penser la 
chose. Cela nous aide aussi à réaliser qu’il ne s’agit pas d’attribuer le rêve 
exclusivement à l’un ou l’autre des systèmes, mais bien de voir à l’œuvre une 
« force de pulsion » qui tel un mouvement ondulatoire se propage d’un système à 
l’autre1.

1. Rappelons que le sens originel du mot français « pulsion » est précisément « propagation du 
mouvement ».



2

Freud décrit ensuite en mots ce que ses schémas illustrent, soit la progression de 
l’excitation du pôle de la perception au pôle de la motricité et de la conscience. 
Cette proximité de la conscience avec le pôle moteur va mériter qu’on s’y arrête, 
parce que cela va concerner la régression dans le rêve. Le «schéma enroulé» va 
nous y aider (voir plus loin). En attendant, notons qu’à l’état de veille la voie 
vers la conscience est barrée par une « censure de résistance » (595), alors que 
durant le sommeil les pensées de rêve ont accès à la conscience, « mais, souligne 
Freud, la question se pose de savoir par quelle voie et grâce à quelle 
modification ». (595)

Ici, la pensée de Freud se précise. Si cet accès à la conscience durant le sommeil 
ne dépendait que de l’abaissement de la censure entre inconscient et 
préconscient, tout serait simple: 

« nous obtiendrions des rêves faits du matériel de nos représentations, 
lesquelles ne comportent pas le caractère hallucinatoire qui maintenant 
nous intéresse. » (595) 

De tels rêves sont d’ailleurs parfois possibles, à preuve le rêve dit 
« Autodidasker » (chap. VI, p. 342 et suivantes), où il n’apparaît que ce seul mot, 
un néologisme composé de fragments d’autres mots. Ici, point de formation 
d’images, et pourtant Freud produit presque trois pages d’associations pour 
l’interpréter! Cette interprétation ressemble à celle qu’il est possible de faire à 
propos d’un lapsus – nécessairement commis à l’état de veille. De retour au 
chapitre VII (p. 652), ce même rêve permettra à Freud de signaler que les 
mécanismes de condensation et de déplacement font leur œuvre même quand il 
n’y a pas régression vers l’hallucination. Voilà donc un point d’établi: le caractère 
hallucinatoire du rêve semble indépendant des processus primaires. Freud se 
demande donc à présent ce qu’il y a de particulier dans le rêve proprement 
hallucinatoire.

« Ce qui se passe dans le rêve hallucinatoire, nous ne pouvons le décrire 
autrement qu’en disant : l’excitation prend une voie rétrograde. Au lieu de 
se propager vers l’extrémité motrice de l’appareil, elle se propage vers 
l’extrémité sensitive et parvient finalement au système des perceptions. Si 
nous appelons progrédiente la direction dans laquelle le processus psychique 



3

se prolonge, à partir de l’inconscient, dans l’état de veille, nous sommes en 
droit de dire du rêve qu’il a une caractère régrédient.» (p. 595).

Freud souligne aussitôt que ce mouvement régrédient n’est pas exclusif au rêve ; il 
se produit aussi, par exemple, dans la remémoration intentionnelle où l’on peut 
revenir « de tel ou tel acte de représentation complexe jusqu’au matériel brut des 
traces mnésiques qui sont à sa base » (596). Cependant, comparée à la régression 
onirique, il manque à cette régression à l’état de veille une caractéristique 
essentielle : « elle n’est pas en mesure de produire une vivification hallucinatoire 
des images perceptives » (596). D’où vient alors la différence ? Freud rappelle 
qu’en parlant du travail de condensation (au début du chapitre VI) il avait été 
obligé de postuler un transfert de l’une à l’autre des intensités rattachées aux 
représentations. Et Freud d’ajouter : « C’est vraisemblablement cette 
modification […] qui rend possible d’investir le système de la Pc en direction 
inverse, à partir des pensées, jusqu’à la pleine vivacité sensorielle. » (596)

Mais Freud, fidèle à lui-même, ne se laisse pas séduire par ses propres 
hypothèses : « Nous n’avons rien fait d’autre que donner un nom à un 
phénomène inexplicable », s’empresse-t-il d’ajouter à sa description de la 
régression, en notant  : « À quoi bon donner un nom si cela ne nous enseigne rien 
de nouveau ? » Il s’inscrit ainsi dans le sillage de Guillaume d’Occam 
(1285-1347), philosophe médiéval qui a formulé le principe de parcimonie, soit 
l’exigence de ne pas multiplier inutilement les concepts s’ils ne nous apprennent 
rien de plus que ce que l’on sait déjà. Pour être admissible, un nouveau concept 
doit renvoyer à quelque chose qui n’a pas déjà été décrit sous un autre nom. Cela 
concorde aussi avec l’idée que l’explication la plus simple est toujours la 
meilleure. Freud doit donc tenter de montrer que le concept de régression est 
justifié.

De l’utilité des schémas

« Eh bien, j’estime que le nom de “régression” nous sert dans la mesure où 
il rattache le fait qui nous est connu au schéma de l’appareil animique 
pourvu d’une direction. Mais c’est là que pour la première fois il s’avère 
payant d’avoir établi un tel schéma. Car une autre particularité de la 



4

formation du rêve nous deviendra intelligible sans nouvelle réflexion, avec la 
seule aide du schéma. » (596, italiques ajoutés)

Cette dernière remarque («sans nouvelle réflexion») me semble des plus 
intéressantes. Elle nous dit que le schéma de l’appareil psychique qu’il a dessiné 
aux pages précédentes a beau n’être qu’une fiction théorique, mais que s’il est 
bien conçu il devra s’avérer doté d’une capacité heuristique, c'est-à-dire, devra 
nous aider à mieux concevoir autre chose « sans nouvelle réflexion ». J’entends 
là que la réflexion qui a été, pour ainsi dire, déposée dans le schéma nous aide à 
aller plus loin. Dans le cas présent, le schéma s’avère « payant »2 en nous aidant à 
mieux comprendre l’expérience hallucinatoire du rêve.

Le schéma permet d’abord d’expliquer un fait d’observation : 

« que toutes les relations de pensée entre les pensées de rêve se perdent ou 
bien ne trouvent qu’une expression laborieuse lors du travail du rêve » 
(597) 

Freud fait ici allusion à l’absence dans le rêve, déjà soulignée au chap. VI, des 
mots de liaison comme « quand, parce que, de même que, quoique, ou bien…ou 
bien » (p. 356) et de toutes les autres prépositions et conjonctions du discours 
secondaire. On comprend, en se référant au schéma, que ces relations ne se 
retrouvent pas entre les premières traces mnésiques (Tm, Tm’) situées à gauche, 
mais peuvent opérer dans les systèmes situés plus loin (spécialement dans les 
système Pcs, faut-il supposer), et qu’elles seront à nouveau perdues lors du 
mouvement régrédient : 

« L’agencement des pensées de rêve est dissous, lors de la régression, en son matériel 
brut. » (597)

Suivre le schéma permet aussi de faire d’autres suppositions. Rappelons que 
Freud se demandait précédemment « par quelle voie et grâce à quelle 
modification » les pensées de rêve se procurent l’accès à la conscience. Eh bien, 

2. Dans la philosophie pragmatiste du grand psychologue et philosophe américain William James, 
contemporain de Freud, un concept n’est valable que s’il comporte un “payload”, littéralement : “une charge 
payante”, c'est-à-dire s’il véhicule un contenu spécifique.



5

le schéma permet de formuler certaines hypothèses. Si nous reprenons le modèle 
de l’appareil psychique (dans sa forme « déroulée »), les choses semblent se 
présenter ainsi :

On voit d’abord que le « coup d’envoi », comme indiqué par Freud, ne part pas 
d’une excitation extérieure, mais d’une trace mnésique. En effet, puisque le 
rêveur est endormi, la flèche afférente de gauche est à toute fin utile abolie. Le 
processus part donc d’une trace Tm, et suivant un mouvement progrédient va se 
rattacher à des pensées préconscientes (Pcs). Mais rendu là, le mouvement 
trouve le chemin vers la motricité barré (flèche efférente M). Le processus n’a 
par conséquent d’autre choix que de faire marche arrière (régression) et revenir 
ainsi au pôle de la perception, mais en ayant reçu en chemin un transfert 
d’intensité. J’entends pour ma part que tout se passe comme si les traces 
mnésiques qui avaient été parcourues une première fois dans les sens 
progrédient, sont parcourues à nouveau, et donc sur-excitées, si l’on peut dire. 
Nous aurons à revenir à cet aspect. En attendant, c’est Freud qui résume :

« De jour il y a un courant continu s’écoulant du système ψ de la Pc jusqu’à 
la motilité ; celui-ci cesse la nuit et ne pourrait plus opposer d’obstacle à 
une reflux de l’excitation. » (597, italiques ajoutés)

Il faut ici suivre attentivement un raisonnement compliqué. Freud ne dit pas 
que, de nuit, le courant continu du jour se modifie, il dit qu’il cesse. Cela nous 
importe parce que cela veut dire que c’est l’absence de ce courant continu diurne 
qui fait que la régression vers la perception est possible chez le sujet endormi. 
Bien que ce ne soit pas explicitement formulé ainsi, il faut supposer que Freud 
pose de fait deux courants, tous deux présents de jour, mais dont l’un, appelons-le 



6

« courant externe », lorsqu’il est activé par des sollicitations intenses issues du 
monde extérieur, l’emporte sur l’autre courant (appelons-le « courant interne ») 
qui fonctionne à des niveaux d’énergie moins intenses. D’ordinaire, donc, le 
courant externe occulte, inhibe le courant interne. On retrouve ici la fonction 
essentiellement inhibitrice du moi. Sans cette inhibition, l’autre courant se 
manifesterait sans entraves et, issu des traces mnésiques, irait toujours exciter de 
l’intérieur le pôle Pcpt donnant ainsi lieu, de jour comme de nuit, à la confusion 
entre perception et mémoire: s’ensuivraient un mélange d’hallucinations, propos 
et actes confus3. De jour, normalement, cela ne se produit pas parce que 
l’appareil est «branché» à ses deux extrémités sur le monde extérieur où les 
intensités sont beaucoup plus fortes qu’à l’intérieur4. Mais comme de nuit 
l’appareil est pratiquement «débranché», le courant principal cesse. On pourrait 
penser: donc le courant interne a la voie libre! Mais non, puisque le 
débranchement du pôle moteur empêche du même coup le plein 
accomplissement de sa trajectoire. N’ayant pas accès à la motricité, le courant 
interne est obligé de rester… interne.

Régression vers l’infantile
Mais allons voir ce que Freud écrit tout de suite après, lorsqu’il se fait à lui-
même une mise en garde  :

«Il faudra cependant, dans l’explication de la régression du rêve, prendre 
en considération ces autres régressions qui se produisent des des états de 
veille morbides [où le courant principal est supposément présent]. Dans ces 
formes, l’argument qui vient d’être donné nous laisse en panne. On en 
arrive à la régression malgré le courant sensitif ininterrompu dans la 
direction progrédiente. » (597, italiques ajoutés)

Voilà une fois encore Freud ne s’esquivant pas devant les problèmes. Il semble 
dire : j’avais là une bonne idée, mais il y a un os… la régression ne se produit pas 
que dans le rêve, et le mécanisme invoqué pour le rêve (disparition du courant 
principal) ne semble pas applicable à la régression morbide dans l’état de veille 

3. C’est ce qui justifie, je crois, l’intérêt qu’a eu Freud pour le syndrome de «Confusion hallucinatoire aiguë» 
décrite par Meynert, son «patron» en neurologie.

4. Il s’ensuit qu’une façon de comprendre la censure ou la résistance, c’est tout simplement d’y voir à 
l’œuvre la prédominance d’un courant sur l’autre. 



7

qui est pourtant du même ordre. Il faut donc trouver un autre facteur qui rend 
cette dernière possible. Et voici ce qu’il trouve :

« Pour les hallucinations de l’hystérie, de la paranoïa, pour les visions des 
personnes à l’esprit normal, je peux fournir une éclaircissement  : elles 
correspondent effectivement à des régressions, c'est-à-dire qu’elles sont 
des pensées transformées en images, et seules connaissent cette transformation 
les pensées qui sont en corrélation intime avec des souvenirs réprimés ou restés 
inconscients. » (597-598, italiques joutés)

Freud donne alors deux exemples, mais qui ne sont pas pleinement satisfaisants 
parce que les phénomènes hallucinatoires sont très proches du moment du 
sommeil ; le premier lors de l’endormissement, le second tout de suite après le 
réveil. Il invoque donc un troisième exemple, tiré de ses « Nouvelles remarques 
surs les psychonévroses-de-défense » (1896)  :

«...Dans ce cas de transformation régrédiente des pensées on ne saurait 
omettre l’influence d’un souvenir réprimé ou resté inconscient, le plus 
souvent un souvenir infantile.» (599)

Cela pourrait ressembler à une explication qui n’explique rien (voir plus haut). 
Freud semble ajouter le mot «inconscient» ou «infantile» et le tour serait joués. 
Mais il n’en reste pas là. En quoi le raccordement à un souvenir infantile est-il un 
élément de solution ? C’est que le souvenir resté inconscient…

« …attire en quelque sorte dans la régression la pensée qui est en liaison 
avec lui et qui est empêchée dans son expression par la censure, la 
régression étant cette forme de présentation dans laquelle le souvenir est lui-même 
psychiquement présent. » (599, italiques ajoutés)

Notons que «le souvenir est lui-même psychiquement présent»; ce n’est dinc pas 
un souvenir au sens ordinaire. Et il précise peu après : 

« les scènes infantiles, (qu’elles soient des souvenirs ou des fantaisies) 
quand on réussit à les rendre conscientes, sont vues de manière 
hallucinatoire et ne se départissent de ce caractère que lors de leur 
communication. » (599, italiques ajoutés)



8

On voit que l’argumentation de Freud vient de changer quelque peu : ce ne sont 
plus les souvenirs en tant que souvenirs qui font la différence – cela peut être aussi 
des fantaisies –, mais le fait que ce soient des scènes infantiles (retenons ce 
terme)… L’autre scène évoquée par Freud au début du chapitre en citant Fechner, 
on aurait pu croire que nous allions la retrouver en tant que lieu psychique, mais 
peut-être faut-il désormais l’entendre dans l’autre sens du mot scène  : non un 
lieu ou espace scénique, mais une scène au sens que le mot prend dans « scène de 
ménage », dans « acte II, scène 3 », ou encore dans « scène de film». Ici, c’est la 
scène infantile.

« D’après cette conception, le rêve pourrait être décrit aussi comme le 
substitut de la scène infantile, modifié par le transfert sur quelque chose de 
récent. La scène infantile ne peut imposer son renouvellement ; il lui faut 
se contenter du retour en tant que rêve. » (600, italiques ajoutés)

Deux remarques: 

1- Durant le sommeil, la mémoire ne peut être activée efficacement; quand 
Freud écrit que «la scène infantile ne peut imposer son renouvellement», je 
crois qu’il veut dire qu’elle ne donne pas lieu à cette reconstruction 
permanente des souvenirs qui est le propre de la remémoration (cf. «Les 
souvenirs de couverture»). À la place, survient la scène vécue, se présentant au 
pôle de la perception-conscience (Pcpt-Cs) sur le mode hallucinatoire. 

Par ailleurs, avec l’exemple du rêve Autodidasker, Freud a pu nous signaler 
que les processus de déplacement et de condensation jouent aussi dans des 
rêves qui ne conduisent pas à la vivification hallucinatoire ! On dirait bien, par 
conséquent, que ce n’est pas la régression topique (vers le pôle perceptif) qui 
est la clef du problème de la formation du rêve en tant que vécu. Peut-être 
alors devrons-nous penser la régression autrement ?

2- Si, comme il le dit dans sa note de la page 594 au sujet du schéma enroulé, 
les extrémités perception et conscience coïncident (« Pc=Cs »), alors un 
mouvement strictement progrédient au sein de l’appareil finit toujours, de jour 
comme de nuit, par repasser par le pôle Pc! Et cela est vrai pour les deux 
courants. Il n’est donc nul besoin de faire faire littéralement marche arrière à 



9

un courant pour le voir parvenir au pôle perception (Pcpt-Cs).5 Il s’ensuit que 
le mot « régression » ne signifie pas une régression topique ou géographique (un 
mouvement à rebours dans l’espace6) ; il désigne plutôt une régression vers 
un autre état psychique, peut-être y voyons-nous déjà une régression 
formelle, un effet sur la forme que les chapitres précédents nous ont amplement 
décrit. 

Une autre observation de Freud, déjà citée (599), vient à l’appui de cette idée, 
quand il écrit que dans sa pratique avec les hystériques, le caractère 
hallucinatoire du retour du souvenir disparaît quand la scène est communiquée, 
c’est-à-dire quand elle est mise en mots. Mise en mots, remarquons, qui est 
une des manifestations de la motricité. Avant d’être une manifestation 
«intellectuelle», rappelons que la parole engage la motricité, la phonation, et 
pas seulement: il y a les muscles striés de la langue, du diaphragme etc. mais 
aussi les muscles lisses des viscères, des glandes, des artérioles… bref tout ce 
qui concourt à faire éprouver l’émotion qui accompagne la parole7. 

On dirait bien que, tant dans le rêve que dans la psychopathologie, la 
régression désigne en fin de compte la prédominance du « courant interne » 
en tant que courant infantile au sens précis du terme in-fans : l’in-fantile est ce 
qui n’est pas encore repris dans la parole (et donc dans les processus 
secondaires, la conscience etc.) 

Si l’on revient à ce que peut nous enseigner le schéma, l’attraction par les scènes 
infantiles (599-600), ne serait-ce pas l’activation, voire la suractivation de traces 
mnésiques (par essence in-fantiles) du fait des multiples passages à travers elles 
du courant interne, puisque la sortie vers la motricité est bloquée. Une scène 
infantile serait ainsi une expérience sensorielle non encore transposée ou 
transduite dans une forme langagière secondarisée et qui ne peut l’être non plus 
durant le rêve lui-même.Souvenons-nous que dans les rêves, les mots, s’il semble 

5. Cela concorde, d’ailleurs avec le fait que dans le système nerveux central (le cerveau, si l’on veut) il ne 
saurait y avoir de marche arrière, à moins qu’il n’y ait carrément destruction de tissu cérébral.

6. Les métaphores spatiales, ne sont que des… métaphores. Freud nous a déjà prévenu de ne pas chercher à 
localiser l’appareil psychique, puisque c’est une fiction théorique. 

7. Dans le Projet Freud indiquait la décharge motrice sous ces deux modes, le second mode correspondant à 
ce qu’il nommait les «neurones sécrétoires» ou «neurones-clés».



10

e en avoir, n’en sont pas vraiment. La consistance des propositions freudiennes, 
depuis le Projet et «Les névropsychoses de défense» est impressionnante.

Allons un peu plus loin. Les pensées de rêve, avons-nous vu, ne sont pas des 
pensées du jour qui seraient simplement reprises la nuit; même si des pensées du 
jour peuvent se prolonger dans le sommeil et servir d’amorce au rêver, il ne faut 
pas confondre restes diurnes et pensées du rêve. Les pensées de rêve, ce sont les 
pensées-souhait de la psyché nocturne, les pensées-scènes infantiles qui font du rêve 
une expérience vécue sur le mode hallucinatoire.

Le schéma enroulé...
À partir de ce qui vient d’être dit on peut (en fait, on doit) transformer à 
nouveau le schéma de l’appareil animique pour le représenter dans sa forme 
enroulée. Je m’appuie une fois encore sur Laplanche, dans le volume V des 
Problématiques. Après avoir « enroulé » le schéma de Freud, comme je l’ai illustré 
dans le document précédent, il le simplifie ainsi :

Schéma proposé par Jean Laplanche, Problématiques V, p. 71. 
Les termes courant externe et courant interne sont ajoutés par moi.

Il met ainsi en évidence les deux courants psychiques dont nous avons parlé plus 
haut ; un courant dit « externe », branché sur monde extérieur et par là 
constamment soumis à la stimulation au pôle perception, supposant aussi un moi 
éveillé, capable d’ouvrir les vannes de la décharge motrice, ou de retenir celle-ci 
selon les circonstances. Durant le sommeil, ce courant est interrompu, laissant 



11

l’autre courant, interne fonctionner seul. Dans ce schéma enroulé Laplanche fait 
néanmoins une concession à l’idée de mouvement « régrédient » en représentant 
le courant interne par une flèche qui va en sens contraire du courant externe. Mais 
notons que les deux courants se rejoignent à un point de tangence qui n’est autre 
que la jonction entre perception et conscience, le pôle Pcpt-Cs. Pour rendre cela 
plus clair, j’ai « complété » le diagramme de Laplanche comme ci-dessous :

Mais il y a plus : dans ce schéma, en mettant en relief l’aspect tangentiel du 
rapport entre le courant externe et le courant interne, Laplanche souligne que 
cela met en évidence 

« à la fois le fonctionnement autonome de l’appareil du rêve, le circuit 
“interne”, et son branchement en dérivation, en marginalité sur le circuit 
“externe”. » (Laplanche, op. cit. p. 72)

Ce rapport tangentiel, ou de marginalité, nous pouvons le généraliser, dit 
Laplanche, à d’autres formations de l’inconscient où une semblable mise en 
marge, ou exclusion, opère également. Pour cela, il faut d’abord bien voir que le 
courant externe est celui du vital, de l’adaptatif ou de l’auto-conservatif « sur 
lequel vient se brancher le circuit sexuel, fantasmatique, en grande partie 
inconscient » (72). Une autre occurrence de ce rapport de tangence et 



12

d’exclusion, ce sera, par exemple, la situation analytique : celle-ci est bien 
entendu en contact avec le domaine du vital ou de l’adaptatif, mais pour que 
l’analyse soit possible il faut, durant la séance, mettre ce domaine en marge, 
l’exclure afin de laisser surgir plus nettement le domaine du sexuel et du 
fantasme.
Pour ma part, je crois qu’on peut aussi étendre le modèle plus largement encore, 
en faisant valoir comment s’y intègrent aussi bien le soma, le système nerveux 
central (SNC), le refoulé et le moi, dans une série d’emboîtements mais dont le 
caractère tangentiel ne doit pas être perdu de vue, avec la perception-conscience 
qui constitue ce point de tangence. Cela donne le diagramme suivant que je me 
propose de commenter plus longuement un jour.

◆


