
SÉMINAIRE « PENSER AVEC FREUD »
ANNÉE 2022-2023

RELIRE L’INTERPRÉTATION DU RÊVE

Document 46

CHAPITRE VII

A- L’OUBLI DES RÊVES (1ère partie)

Dominique Scarfone

Nous ayant avertis qu’il va dorénavant s’éloigner de la relative facilité avec 
laquelle il menait la tâche pratique de trouver une solution aux rêves, Freud 
nous fait maintenant entrer dans un monde un peu étrange, où nous pourrions 
être étourdis par l’abondance de nouveautés. On a l’impression que, ayant 
travaillé méticuleusement pendant six chapitres, et désormais confiant d’être sur 
la bonne piste, Freud s’adonne au plaisir de nous faire regarder les choses de 
manière plus libre même si plus exigeante. Plus exigeante parce qu’il s’agit 
désormais de construire une véritable théorie, non pas du rêve, mais du rêver et, 
par là, de « l’appareil de l’âme » (Seelenapparat) au cœur duquel la brèche offerte 
par le rêver introduit de la lumière. Plus libre parce que Freud peut maintenant 
discuter à partir d’un point de vue plus large, brosser des tableaux plus 
englobants, tracer à nouveau, en les faisant s’entrecroiser, les lignes patiemment 
élaborées dans les chapitres précédents.

On se serait trompé si on s’était attendu de ce chapitre conclusif qu’il soit une 
récapitulation, une revue générale, ou un résumé de ce qui venait avant. Nous 
l’avons vu dans les pages introductives, Freud nous annonce au contraire que le 
vrai travail commence et qu’il nous faudra nous armer de toute notre attention. 
De notre attention, mais aussi d’esprit critique et de souplesse mentale afin de 
vraiment entendre les choses inouïes qu’il s’apprête à formuler. Ce qui ne va pas 
de soi : comme nous l’indiquions l’an dernier en nous référant à Italo Calvino, 
étant depuis longtemps intéressés par la psychanalyse, nous croyons savoir déjà ce 
que Freud s’apprête à nous dire dans ce chapitre; L’interprétation du rêve nous 



2

semble déjà connu. En abordant la première section du chapitre VII, qui a pour 
titre « L’oubli des rêves », il nous faut donc essayer de mettre au repos autant 
que possible notre savoir accumulé et nous préparer à être étonnés.

*

Freud va désormais s’éloigner de l’analyse du contenu des rêves, prendre de la 
hauteur et examiner des pans plus larges de la question. Et quelle meilleure 
manière de s’y prendre que de considérer la possibilité

« qu’on nous arrache des mains l’objet même dont nous avons entrepris de 
déterminer la valeur. » (565)

Se pourrait-il en effet que tout le travail précédent s’avère infondé, si l’on tient 
compte d’une

« objection jusqu’ici négligée, qui est cependant propre à saper nos efforts 
consacrés à l’interprétation du rêve. Ce rêve que nous voulons interpréter, il 
nous a été objecté de plus d’un côté que nous ne le connaissons à vrai dire pas 
ou, plus exactement, que nous n’avons aucune garantie de le connaître tel qu’il 
est effectivement survenu. » (564)

En effet, ce dont nous nous souvenons du rêve est « premièrement mutilé par 
l’infidélité de notre mémoire » et « …deuxièmement, tout porte à penser que 
notre souvenir restitue le rêve de manière non seulement lacunaire mais encore 
infidèle et falsifiée » (Ibid.) Donc, non seulement nous n’avons pas le tout du 
rêve, mais ce qu’il nous en reste est probablement faux… Est-ce que cela « nous 
arrache des mains » l’objet même de toute cette étude ? Loin de dissuader Freud, 
cette objection va lui permettre de rendre plus nette l’importance que prend 
l’étude du rêve pour la construction de la nouvelle psychologie qui aura pour 
nom métapsychologie.

Je disais plus tôt que dans ce chapitre on se sent comme dans un monde 
nouveau. Où que l’on regarde il y a des stimulations à reprendre la réflexion sur 
ce qui a pu sembler acquis jusqu’ici. Parmi les éléments sur lesquels j’estime utile 
de s’attarder, il y en a un qui se présente avec insistance. Il concerne l’équivalent, 
pour l’analyse du rêve, de l’écoute en égal suspens dans le travail en séance. 
Appelons cela la mise à plat.



3

La mise à plat
Devant l’objection concernant la mémoire lacunaire, voire gravement faussée du 
rêve, on aurait pu s’attendre à voir Freud ou bien baisser les bras ou bien 
protester en tentant de démontrer que ce dont nous nous souvenons est bien 
l’essentiel. Or Freud ne fait ni l’un ni l’autre. Il concède volontiers que nous ne 
gardons que des fragments de ce qu’on a rêvé, mais il rappelle que, de toute 
façon, il avait lui-même déjà décrit – au chapitre VI – la contribution de la 
pensée ordinaire dans la construction d’une « façade » apportée au rêve par 
l’élaboration secondaire. Il prend donc l’objection de front, mais en soulignant 
que même les constituants « les plus petits, les moins apparents et les moins 
certains » invitent à l’interprétation. Il s’agit bien de cette idée – qu’il s’était senti 
obligé de préciser dans la fameuse note de bas de page ajoutée en 1925 et dont 
nous avons reparlé dernièrement – que ce qui compte ce n’est ni le contenu 
manifeste, ni le contenu latent, mais le travail de rêve qui intervient entre les 
deux. 

Je fais ici un bref saut en avant pour citer une des conclusions auxquelles 
parvient Freud dans cette section:

« Tout ce que l’oubli a coûté en contenu de rêve, on peut souvent l’y mettre par 
l’analyse; dans un grand nombre de cas tout au moins on peut, à partir d’une 
seule bribe subsistante, retrouver non pas certes le rêve – celui-ci au fond nous 
important peu – mais pourtant la totalité des pensées de rêve. » (570, italiques 
ajoutés par moi.)

J’ai mis en italiques la remarque faite en passant, mais qui devrait surprendre, 
selon laquelle « [le rêve manifeste] au fond nous important peu » ! Je crois qu’on 
n’insistera jamais assez sur ce point, qui est précisément ce sur quoi porte la note 
essentielle ajoutée à la fin du chapitre VI.1 Après quoi Freud ajoute:

« Cela demande une plus grande dépense d’attention et de surmontement de soi 
lors de l’analyse » (570, italiques ajoutés)

De quelle dépense d’attention s’agit-il ? Et que faut-il surmonter pour parvenir 
au résultat escompté ? Je crois qu’il s’agit de l’effort nécessaire pour effectuer ce 
que notre esprit répugne la plupart du temps à faire: la prise en considération de 

1 On sait que les Trois essais sur la théorie sexuelle et L’interprétation du rêve se distinguent dans 
l’œuvre de Freud par le fait que ce sont les deux ouvrages qu’il a plusieurs fois corrigés, annotés, 
enrichis et modifiés lors des éditions successives. C’est dire combien il tenait à ces deux travaux, et 
pour cause.



4

tous les éléments, mais une « prise » bien spéciale qui consiste, au contraire d’une 
prise sélective, à tout étaler devant soi, à tout mettre à plat, c’est-à-dire à s’opposer à 
la tendance naturelle à classer les données en catégories et à les hiérarchiser.

C’est, comme on le voit, toujours de la méthode fondamentale qu’il s’agit, celle-là 
même que Freud a décrite d’entrée de jeu, au chapitre II : associations libres, 
attention en égal suspens, en rappelant que c’est le travail psychique qui est l’objet 
véritable de la quête. Or quoi de mieux pour cela que de partir des oublis qui ne 
nous laissent que des bribes de rêve ?

L’importance du blocage
En effet, quoi de mieux pour mettre en évidence le travail que la survenue d’un 
obstacle à ce travail. Nous l’avons vu la fois précédente: quand tout file doux, il 
faut se méfier; c’est devant l’obstacle qu’on prend la mesure de la valeur de ce 
qu’on avance. Illustrons cela par l’exemple que donne Freud en p. 565, en 
revenant une fois encore sur le rêve « Non vixit ». Dans ce rêve, écrit-il, « se 
trouvait cette incise peu apparente qu’au début j’omis de voir, le passage “Comme 
P. ne le comprend pas, Fl. me demande”, etc. » (565) Et il ajoute alors:

« Lorsque ensuite l’interprétation se bloqua, je repris ces mots et trouvai à partir 
d’eux la voie vers la fantaisie d’enfant qui survient dans les pensées de rêve 
comme point nodal intermédiaire. Cela se fit grâce aux lignes du poète… » 
(565-566, italiques ajoutés par moi.)

J’attire l’attention sur le fait qu’il a fallu à Freud reprendre des mots qui lui 
avaient semblé peu dignes d’intérêt. Et il le fit « lorsque (…) l’interprétation se 
bloqua ». On ne saurait trop insister sur l’importance du blocage, de l’obstacle, 
de la résistance pouvant aller jusqu’à l’impasse et qui oblige dès lors à reprendre 
le travail en y mettant encore plus de cette attention spéciale qui consiste à ne rien 
omettre et à ne rien privilégier d’emblée.

Il faut ici remarquer une autre chose: il est question d’un blocage du travail 
psychique. Or, le blocage dont parle Freud se produit au moment de 
l’interprétation du rêve. Le travail de rêve a eu ses propres flux et ses propres 
blocages, flux et arrêts imaginables après-coup. Ce qu’il faut remarquer c’est que 
le travail d’interprétation de Freud – qui avait bloqué – c’est encore le travail 
psychique du rêveur, puisque c’est de son rêver qu’il s’agit. On voit bien dans ce cas 



5

qu’il n’y pas lieu de séparer le travail de rêve fait durant le sommeil du travail 
psychique d’analyse à l’état de veille, cela alors même qu’ils opèrent en direction 
opposée l’un de l’autre.

*
On peut ici tracer un parallèle avec ce qu’écrit Michel de M’Uzan dans un 
article de 1964 intitulé « Aperçus sur le processus de la création littéraire ». Il y 
parle

« ...d’une tendance littéraire actuelle — je pense, par exemple, aux travaux de 
Maurice Blanchot, de Bataille, etc. — qui va jusqu’à voir dans la difficulté, le blocage, 
l’inhibition, l’âme même du travail authentique. On m’a rapporté à ce propos une 
parole de Georges Bataille, qui aurait dit à Robbe-Grillet un jour que celui-ci se 
plaignait d’être entravé dans son activité du moment : « Enfin, l’impasse ! » Pour 
un peu, on dirait que la marque du véritable écrivain est l’impossibilité 
d’écrire. »2

Au risque de compliquer un peu les choses, on peut dire qu’il y a une continuité 
entre travail de rêve et travail d’écriture, en ce que ce sont tous deux des efforts 
pour penser. Certes, analyser un rêve n’est pas comme écrire un texte littéraire – 
retenons quand même que Freud notait ses rêves par écrit suivis des nombreuses 
pages d’associations –, mais un point commun existe entre eux, c’est de travailler 
contre la résistance, ce qui signale que la résistance est non seulement inévitable, 
mais partie-prenante des processus de travail psychiques. Plus généralement, on 
pourrait avancer qu’il n’y a de pensée que face à ce qui résiste à être pensé, le reste se 
ramenant à de la comptabilité : le verne latin « pensare » renvoie à un « calcul », 
au sens d’une pierre, d’un caillou (calculus) qui servait comme mesure de poids…

Si je peux me permettre un autre détour, je citerai Walter Benjamin et sa façon 
de concevoir tant le processus historique que le processus de pensée. Dans ses 
Thèses sur la philosophie de l’histoire Benjamin écrit ceci :

« L’historien matérialiste ne saurait renoncer au concept d’un présent qui n’est 
point passage, mais arrêt et blocage du temps.3 » 

Quant à la pensée, Benjamin écrit :
« La pensée n’est pas seulement faite du mouvement des idées, mais aussi de 

2 Michel de M’Uzan, De l’art à la mort. Itinéraire psychanalytique. Gallimard, Coll. Tel, italiques ajoutés par 
moi.

3 W. Benjamin (1940), Sur le concept d’histoire, in Œuvres vol. III, Paris, Gallimard, Folio, p. 440.



6

leur blocage. Lorsque la pensée s’immobilise soudain dans une constellation 
saturée de tensions, elle communique à cette dernière un choc qui la cristallise en 
monade.4 »

J’ose proposer que le rêve dont on se souvient est de cette sorte, une provisoire 
cristallisation en monade. Et que celle-ci nous interroge précisément parce 
qu’elle révèle « une constellation saturée de tensions », c’est-à-dire qu’elle 
évoque, certes, le flux, mais en nous le présentant sous l’aspect d’une forme 
momentanée plus ou moins stable. Comme nous verrons plus loin dans le 
chapitre, Freud semble exprimer cette même idée lorsqu’il évoque la figure du 
champignon, inséparable de son mycélium mais y faisant quand même exception. 
Il vaut la peine de le citer tout de suite, même si nous allons y revenir. Dans le 
passage en question, Freud vient de parler de l’ombilic du rêve qui rattache ce 
dernier au « non-connu » ;  après quoi il écrit :

« Les pensées de rêve auxquelles on arrive dans l’interprétation doivent en effet, 
d’une manière tout à fait générale, rester sans achèvement et déboucher de tout 
côté dans le réseau inextricable de notre monde de pensée. D’un point plus dense 
de cet entrelacs s’élève alors le souhait de rêve, comme le champignon de son 
mycélium. » (578, italiques ajoutés)

Il faut souligner que les pensées de rêve vont « rester sans achèvement » : si on 
en doutait encore, on voit bien que Freud ne vise pas une interprétation terme à 
terme du rêve, mais décrit un cheminement (il a déjà parlé de « cheminements de 
pensée ») qui débouche « dans le réseau inextricable de notre monde de pensée ». 
Pourtant, il conçoit que ce cheminement comporte des moments de plus grande 
densité. Tout comme il le dira plus tard des « lieux psychiques » – qui 
correspondent au foyer d’une lentille où convergent les rayons de lumière – 
Freud dit ici du souhait de rêve, et donc de la formation de rêve, qu’il surgit 
« d’un point plus dense ».

Ce point où surgit le champignon – le souhait autour duquel s’organise le rêve – 
me semble tout à fait comparable à la « constellation saturée de tensions » dont 
parle Walter Benjamin. Sauf que Freud parle plutôt de densité plus grande. On 
ne chicanera pas sur le choix des termes : ce qui nous importe c’est que dans les 
deux cas il s’agit d’un flux rencontrant des obstacles;  nous dirions aussi qu’il 
s’agit d’ondes multiples dont la rencontre crée des patterns d’interférence. Ce qui 

4 Op. cit. p. 441. Italiques ajoutés par moi.



7

nous rappelle qu’en physique, grâce aux spectres d’interférence, on peut 
discourir sur la lumière…

Quelque chose se densifie dans le « mycélium », dans le réseau inextricable de 
pensées. Qu’est-ce à dire ? Cette densification doit bien constituer une 
résistance, mais au sens très général de ce qui ralentit le flux. Un troisième bref 
détour peut nous intéresser ici. C’est la proposition de l’anthropologue écossais 
Tim Ingold qui, dans son livre Lines. A Brief History5 propose de voir les lieux que 
l’on habite non comme des contenants, mais comme les points sur nos 
trajectoires par lesquels on passe le plus souvent. Par analogie, on pourrait dire 
que le « point plus dense » de l’entrelacs dont parle Freud est celui où les 
chemins de pensée s’entrecroisent plus qu’ailleurs. Autre façon de voir comment 
il est possible que la formation de pensée peut elle-même former une résistance : 
l’obstacle, la cristallisation, cela peut être tout simplement les multiples 
réitérations (iter, cheminement, voyage), les multiples passages : la résistance a 
toujours partie liée avec la répétition. (Voir aussi plus loin, la notion de 
déterminisme.)

*

Freud note bien que c’est la résistance qui fait qu’il ne reste que des bribes de rêve 
auxquelles consacrer notre attention. D’où la nécessité de notre travail de 
« surmontement » – de dépassement, si l’on veut – de nous-mêmes, de nos 
tendances spontanées à la synthèse; de notre penchant à nous saisir de ce qui 
semble évident, à nous fier à l’intensité sensorielle au prix de manquer l’intensité 
psychique6; de notre hâte de conclure et de ramener au déjà connu. Un travail 
soutenu d’association à partir d’un élément isolé – donc, d’un point d’arrêt – peut 
au contraire nous mener vers des destinations inattendues. Freud va jusqu’à dire 
que « les traits du rêve les plus insignifiants sont indispensables à 
l’interprétation » (566). 

5 Tim Ingold, Lines. A Brief History. London : Routledge, 2007. (Trad. fr. Une brève histoire des lignes, 
Éditions Zones sensibles, 2013.)

6 Voir le chapitre VI, section sur le déplacement, et en particulier la note 1 de la page 350.

Dominique Scarfone
Il y aurait ici à discuter de psychique, psychologique, intensité sensorielle.
Chose ceraine, le sensoriel n’est pas automatiquement psychique.
La détermination est une question de quantité et non d’importance psychique, c'est-à-dire de signification.





8

Par conséquent, la mise à plat est une méthode essentielle pour travailler à 
l’encontre de la résistance; rien n’est plus ou moins important que le reste, pas 
même un défaut d’expression :

« Nous avons apprécié de la même façon […] chaque nuance de l’expression 
langagière dans laquelle le rêve s’offrait à nous; plus encore, lorsque nous était 
offert un énoncé insensé ou insuffisant, comme si l’effort n’avait pas réussi à 
traduire le rêve dans sa bonne version, nous avons respecté aussi ce défaut de 
l’expression. » (566, italiques ajoutés)

J’ai déjà cité un passage, qui viendra quelques pages plus loin, où Freud dit 
qu’au fond le contenu manifeste du rêve lui importe peu; on comprend mieux 
pourquoi, tout comme on comprend la phrase apparemment désinvolte déjà citée 
où il déclare que « [t]out ce que l’oubli a coûté en contenu de rêve, on peut 
souvent l’y mettre par l’analyse ». Freud ne veut pas dire qu’il se donne le droit 
d’injecter ce qu’il veut pour remplir les lacunes. Il dit au contraire qu’il y faudra 
plus de travail, et un travail contre soi-même, pour aller à la rencontre d’un autre 
travail : le travail de rêve. Cela demande effort, attention, méthode :

«Bref, ce qui, de l’avis des auteurs, serait une improvisation arbitraire 
hâtivement concoctée dans l’embarras [la bribe insignifiante], nous l’avons traité 
comme un texte sacré. Cette contradiction demande éclaircissement. » (566, italiques 
ajoutés)

Le principe de continuité psychique
L’éclaircissement dont parle Freud dans le dernier segment cité consiste à 
poursuivre de manière conséquente l’idée que l’essentiel du psychique est 
inconscient… Cela peut sembler une idée trop générale pour expliquer quoi que 
ce soit, mais je vous prie de suivre mon raisonnement. 

Freud concède :
« Il est exact que nous déformons le rêve en tentant de le reproduire; nous 
retrouvons là ce que nous avons désigné comme élaboration secondaire du rêve 
par l’instance du penser normal, élaboration prêtant souvent à contresens. »
(566)



9

Ce contresens apparent, quel est-il ? C’est de penser que puisque l’élaboration 
secondaire est le fait du « penser normal », elle ne ferait plus partie du travail du 
rêve, travail qui, nous l’avons vu, produit déjà lui-même des déformations.7 

Freud précise alors :
« Mais cette déformation n’est elle-même rien d’autre qu’une part de 
l’élaboration à laquelle sont systématiquement soumises les pensées de rêve par 
suite de la censure de rêve. » (566)

Par conséquent, les critiques qui s’attardent à la déformation et à la perte 
survenue lors de la remémoration du rêve donnent trop d’importance à ces faits 
parce qu’ils oublient toutes les pertes et déformations déjà survenues lors de la 
production du rêve dont on se souvient,  et que celles-ci font partie  de ce qui nous 
intéresse.

« les auteurs ont […] remarqué la part de déformation de rêve qui travaille de 
façon manifeste; peu nous importe, car nous savons qu’un travail de déformation 
plus étendu, moins facile à appréhender a […] élu le rêve pour objet. » 
(566-567)

Ajoutons que l’erreur est aussi de concevoir le rêve remémoré comme un objet 
« discret », c’est-à-dire aux contours définis, à la manière d’un fruit que l’on 
détache de l’arbre et qu’on peut examiner à souhait. Or il n’en est rien. Le rêve –
 dont Freud dira qu’il lui importe au fond assez peu (p. 570) – est plutôt un 
incident nocturne dont le souvenir trouble la surface psychique. Ce qui doit nous 
intéresser, c’est ce que nous diront les ondes que cet incident produit sur cette 
surface. Les ondes, ce sont d’une part le fait que le rêveur a senti le fait de rêver 
comme « signifiant », puis ce sont les associations qui lui viennent autour de cet 
incident. C’est donc encore et toujours le mouvement psychique qui doit nous 
concerner, et c’est toujours le principe de continuité psychique que Freud prend en 
ligne de compte. Rappelons en effet que la méthode freudienne consiste à 
postuler que là où se produisent des discontinuités, des lacunes, des « blancs » –
 des interférences – dans le flux du conscient, là précisément se pose l’hypothèse de 
l’inconscient. En menant là nos fouilles, nous pourrons parfois combler ces 
lacunes, rétablir la continuité.

7 Comme souligné plus haut, il faut considérer que tout ce travail, y compris le travail d’interprétation, fait 
partie d’un seul flux psychique.



10

Cette notion de continuité se retrouve d’ailleurs dans ce qu’écrit Freud tout de 
suite après :

« La seule erreur des auteurs est de tenir la modification du rêve, lors de sa 
remémoration et de sa mise en mots, pour arbitraire, donc, pour impossible à 
résoudre… »

Donc, l’erreur est non seulement de considérer qu’il y aurait eu « un rêve » en 
tant qu’objet discret, entité complète, dont la remémoration aurait perdu des 
morceaux, mais aussi de croire que cette perte est aléatoire, et que tout cela 
rendrait donc son analyse impossible… Pour Freud, ce n’est pas du tout comme 
cela qu’il faut approcher la chose. Le principe de continuité psychique pose que 
la fragmentation, les oublis, les déformations secondaires, tout cela fait encore partie 
du travail de rêve.

*

Freud ajoute ensuite qu’en se méprenant sur l’importance de l’oubli de parties de 
rêve 

« [les auteurs] sous-estiment le déterminisme dans le psychisme. »

Rappelons ce qu’il faut entendre par déterminisme: une image de rêve est 
hautement déterminée, voire surdéterminée, quand elle présente plusieurs 
valences, plusieurs facettes susceptibles de la lier à plus d’une pensée de rêve8. Ce 
que Freud affirme ainsi, c’est que même l’oubli est déterminé et 

« qu’un deuxième train de pensée reprend aussitôt la détermination de l’élément 
qui a été laissé indéterminé par le premier. » (567)

Pour ma part, je crois entendre ici que le psychisme est un vaste réseau (retour à 
l’entrelacs des pensées cité plus haut), réseau multi-dimensionnel, où aucune 
pensée ou image ne se tient toute seule. Chacune est « déterminée », c’est-à-dire 
a des liens avec d’autres pensées ou images. Que se produise un incident (rêve), 
si un premier train de pensée (un premier « train d’ondes », une première section 
du réseau) ne trouve pas où accrocher un élément de ce rêve – qui donc aura été 

8 Voir le document 41 sur la section B du chapitre VI, p. 3. Je cite Freud : « Cela donne tout d’abord 
l’impression que ce qui entre en ligne de compte pour le choix opéré par le rêve, ce n’est absolument pas 
l’intensité psychique des différentes représentations, c’est seulement le fait que celle-ci soit déterminée d’un 
plus ou moins grand nombre de côtés. » Voilà donc la surdétermination, que Freud explique aussitôt : « On 
pourrait affirmer que ce n’est pas ce qui est important dans les pensées de rêve qui entre dans le rêve, mais 
ce qui y est contenu de multiples façons. »  (350-351, italiques ajoutés)



11

oublié –, un deuxième train de pensée (une autre section du réseau) pourra le 
rattraper. 

Il me faut ici invoquer à nouveau ce que l’on peut appeler un darwinisme 
psychique : un pullulement de « trains de pensée » dont certains se distingueront 
(seront « sélectionnés », au sens de Darwin) par leur plus grande aptitude à 
s’accrocher à un élément psychique donné. Mais la spécificité freudienne de ce 
darwinisme consiste en ce que la sélection est en même temps une résistance. 
Rappelons en effet que toute production de sens est en même temps un 
refoulement, une censure (Freud, 1915). Alors, n’allons pas croire que le second 
train de pensée – qui réussira là où le premier avait échoué – va nous livrer les 
pensées de rêve telles quelles… Non, cela donnera une « façade » (élaboration 
secondaire) qui devra elle aussi faire l’objet du travail d’analyse. Travail 
d’analyse que l’on peut concevoir comme la poursuite du travail nocturne. On 
voit tout de suite pourquoi aucune analyse de rêve ne saurait se passer des 
associations du rêveur, et combien la tâche essentielle de l’analyste est d’assister 
le rêveur dans son travail d’analyse. À l’inverse de Pénélope, nous aidons le 
patient à dé-tisser le jour ce que sa psyché a tissé de nuit, mais c’est encore de 
travail psychique qu’il s’agit, travail contre des résistances.

C’est ce qui permet à Freud de formuler ce qui ressemble à une ruse – faire 
raconter le rêve deux fois et noter les points où le récit est différent. Il s’agit, je 
crois, de laisser fonctionner le mécanisme darwinien de sélection dont je parlais, 
et de mettre ainsi en relief la différence de sélection entre les deux récits, étant 
entendu qu’il n’y a de significatif dans la pensée humaine que, justement, cette 
différence, que l’on pourrait écrire différance, suivant Derrida, pour marquer 
qu’elle signale à la fois une différence et un différé, tous deux conditions 
nécessaires du psychique. C’est aussi ce qui permet à Freud de ne pas s’en faire 
avec une autre manifestation de la résistance, le doute, « que notre jugement 
oppose au récit de rêve » (568). On comprend que cette résistance est résistance 
au flux continu du psychique. Donc, peu importe ce dont on se souvient (ou pas) 
du contenu du rêve. Le principe de continuité fait en sorte qu’il

« ne serait pas absurde que quelqu’un dise: Que ceci ou cela ait été contenu dans 
le rêve, je ne le sais pas avec certitude, mais à ce propos voici ce qui me vient à 
l’idée. » (569)



12

Dans cette suite en différé du rêver nocturne, il est possible de reprendre les 
trains de pensée de la nuit; ce qui compte, c’est d’affronter les obstacles sur ces 
chemins. Et Freud de conclure sur cette règle:

« tout ce qui vient perturber la poursuite du travail est une résistance. » (569)

Poursuite de quel travail ? Travail de pensée, travail d’analyse ? Sans doute les 
deux, qui au fond ne font qu’un.

La mise à plat (bis)
On peut dire, à partir de tout ce qui précède, que la mise à plat dont nous avons 
parlé est générale :

• Mise à plat des contenus remémorés : ne pas donner plus de crédit à ce qui 
semble important qu’à ce qui semble accessoire (ou l’inverse).

• Mise à plat du travail de rêve lui-même : en lisant bien, on s’aperçoit que ce 
travail ne consiste pas seulement à produire le rêve dont on se souvient, mais 
qu’il entre aussi bien dans le fait d’en oublier des parties. L’oubli des rêves, en 
tout ou en partie, fait partie du travail de rêve! Ce qui est perdu pourra être 
retrouvé par un autre travail, le travail d’analyse qui en est, dirais-je, « la 
continuation par d’autres moyens » (comme on dit de la guerre par rapport à la 
politique). Mais même si on ne le retrouve pas formellement, le principe de 
continuité psychique nous autorise à penser que le travail continue, que ce soit 
en positif (se rappeler d’un fragment) comme en négatif (parler apparemment 
d’autre chose). De toute manière, l’important n’est pas d’attraper un élément 
isolé (ou plusieurs), mais, dirais-je, de prendre le train en marche, d’en emprunter le 
mouvement.

• Mise à plat, finalement, du travail en séance : Il ne faut pas fétichiser le rêve 
remémoré et sa prosodie manifeste qui souvent nous en met plein la vue, d’autres 
fois nous dit de circuler parce qu’il n’y aurait rien à voir… Il s’agit de continuer à 
travailler selon la méthode fondamentale, sans se demander si on est « vraiment » 
en train de travailler sur le rêve rapporté ou si on a quitté son voisinage. Il y a 
mise à plat entre production psychique et résistance. La résistance est 
inséparable de la production psychique; elle est une part tout aussi essentielle...

◆


