CDominique SCARFONE>

La désexualisation

ongu* par Freud comme le refoulé par excellence, le

sexuel a généralement cédé le terrain & une conception de

la clinique psychanalytique ou le fonctionnement (non
sexuel) prime sur le sens, le contenant sur le contenu. En quoi on pourrait
voir, de la part des praticiens de la psychanalyse, une sorte de refoulement
du sexuel qui ne devrait pas nous étonner. Si le refoulement est en effet ce
procédé a deux versants indissociables, le versant refoulant proprement dit
et le versant traductif, comment pourrions-nous penser que nos diverses
théories ne refoulent rien de 'objet dont elles s’occupent, qu’elles seraient
au contraire tout entieres tournées vers le progres des connaissances ? Ces
théories elles-mémes ne doivent-elles pas toujours étre 'objet d’une
détraduction-retraduction, a 'instar de ce qui se fait dans une analyse ? Ne
serait-ce pas 12 un principe qui, s’il est partagé, rend possible le débat en
psychanalyse sans qu’on monte aux barricades dés que 'imaginaire

orthodoxie semble menacée ?

Concernant le sexuel dans I'ccuvre freudienne, les exigences de 'objet de

ses recherches entraient en conflit avec le désir de Freud d’inscrire la



128

DOMINIQUE SCARFONE

psychanalyse dans le mainstream de la science et 'ont parfois amené a
adopter des positions contradictoires au sujet de questions essentielles.
Contradictions qu’il ne s’agit pas d’aplanir a tout prix, mais d utiliser
q g
comme points de départ pour une réinterrogation des enjeux sous-jacents.
Le présent travail voudrait contribuer 4 une telle interrogation a propos du
g

dernier dualisme pulsionnel freudien.

*

Pensée du décentrement, c’est, avec Freud, autour du sexuel que la
psychanalyse peut étre dite (dé)centrée. Mais la question demeure de savoir
ce qu’il faut entendre de la libido freudienne : cette « énergie sexuelle » est-
elle une énergie positive ou est-elle, selon le mot de Lacan, « couleur-de-
vide : suspendue dans la lumi¢re d’'une béance! » ? Dans ce dernier sens, si
le sexuel est au centre, c’est un centre vide. Mais on sait que la libido, le
sexuel inconscient, ont souvent pris, y compris sous la plume de Freud, une
forme tout en plein, positive jusqu’a en devenir presque palpable. C’est
ainsi qu’en novembre 1923, quelques mois apres la découverte de son
cancer, Freud se fait volontiers ligaturer les canaux déférents dans I’espoir
que, conservant ses « substances sexuelles », il pourra mieux lutter contre
la pathologie maligne qui affecte sa machoire2. Nous évoquons cet épisode
moins pour ce qu’il montre de Freud (qui, a sa place, n’aurait pas tenté une
opération, apres tout mineure, s’il avait eu le moindre espoir d’étre aidé
contre un mal aussi grave ?) que pour ce qu’il illustre de ses conceptions
théoriques de cette période. Car 'opération en question cadre
parfaitement avec les vues de Freud exprimées quelques mois auparavant
dans Le moi et le ¢a : « Lexpulsion des substances sexuelles dans 'acte
sexuel » [fragiliserait I'organisme face aux pulsions de mort] « apres la mise
hors circuit de 'Eros par la satisfaction3. » La libido serait ainsi véhiculée
par des substances concretes dont on sait que Freud prédisait la découverte
biologique — progres scientifique appelé de ses veeux et dans Pattente
duquel les hypotheses psychanalytiques revétaient un caractére provisoire.
Cela ne représente pas le tout de la pensée freudienne, bien stir, mais c’est
quand méme Freud qui a écrit, et agi, cela. Un Freud qui, en ces années
d’apres le tournant, opére un certain nombre de recadrages théoriques,

certains spectaculaires, d’autres plus discrets.



LA DESEXUALISATION

L’introduction de la pulsion de mort est ce qu’on retient généralement le
plus de cette époque, bien que sa place théorique lui était assignée des
19104. La découverte, en ces années de remaniement théorique, ce n’est pas
la pulsion de mort, écrit Laplanche, mais bien « la sexualité investie dans
'objet et dans le moi, c’est-a-dire la sexualité d’objet, 'amour d’objet et
'amour du moi® ». Laplanche a indiqué en quoi la pulsion de mort venait
en fait rééquilibrer la théorie freudienne, Freud répondant par la a
'exigence de son objet, le sexuel inconscient et le décentrement qu’il
provoque, sexuel qu’il avait, apres I'introduction du narcissisme, par trop

assagi6.

En explorant un peu plus en détail les méandres théoriques de cette époque,
nous butons sur une péripétie du tournant qui, si elle n’est pas
spectaculaire, peut cependant nous aider & penser comme par antiphrase

quelque chose du sexuel.

L 4

Le tournant : décentrement et recentrement

De I’avis général, le texte inaugural du rournant des années 1920, Au-dela
du principe de plaisir, est déconcertant a plusieurs points de vue ; c’est un
texte ou la spéculation « est quelque chose qui veut laisser passer la pulsion :
analogue donc d’une certaine fagon a Pceuvre d’art, insensible a la
contradiction” ». Le moi et le ¢a, par ailleurs, est un écrit d’emblée présenté
par Freud comme la reprise de ce qu’il avait, « avec une certaine curiosité
bienveillante », exploré dans Au-dela... et qu’il se propose maintenant de
systématiser, en lui donnant « le caractere d’une synthese plutot que d’une
spéculation » et en se tenant ici « plus pres de la psychanalyse que I’ Au-
deli8 ». 1l reste que, par endroits, Le moi et le ¢a n’en est pas moins
déconcertant ; il exige du lecteur une attention des plus soutenues pour
suivre Freud dans les mouvements complexes de sa pensée, dans les
représentances successives de I'Eros par le moi, du ¢a par le surmoi, etc.
Texte, donc, auquel on ne saurait rendre justice en quelques pages. Nous
nous attarderons ici surtout au chapitre intitulé « Les deux especes de
pulsions » et a quelques notes de bas de page, en évoquant surtout
I'apparition, entre ces deux grands textes du zowrnant, d'un nouveau
vocable, apparition dont nous chercherons a4 comprendre le sens et la

fonction.

N° 8 LE SEXUEL DANS LA CURE

129



130

DOMINIQUE SCARFONE

En 1922, en effet, apres Au-dela... et peu de temps avant Le moi et le ¢a, on
verra se glisser inopinément un mot, un terme qui ne deviendra pas
vraiment un concept, qui ne sera pas thématisé par Freud ni ne sera
répertorié dans le Vocabulaire de la psychanalyse de Laplanche et Pontalis.
Ce mot, cest désexualisation. Jamais auparavant il n’était venu sous la
plume de Freud, du moins dans ses publications. Son seul précurseur, a
partir de 1921, c’est 'adjectif désexualisé qui apparait dans Psychologie des
masses et analyse du moi, mentionné a propos de la sublimation de I'amour

homosexuel?.

Pourtant on aurait bien cru que de rour tempsla désexualisation s’inscrivait
dans une série de concepts importants de la théorie freudienne :
identification, sublimation, narcissisme. Ces termes n’ont-ils pas un
rapport essentiel avec les destins du sexuel autres que la satisfaction
spécifiquement sexuelle ? Pourtant, Freud s’est longtemps passé du terme
méme de désexualisation, et ce n’est que par une illusion rétrospective, par
un apres-coup de 'usage, que nous croyons les avoir toujours vus ensemble.
Cette illusion rétrospective ne serait pas étrangere au fait que, dans cette
deuxie¢me moitié de 1922 ol Freud est a rédiger Le moi et le ¢a, il semble
se produire sous sa plume une sorte de durcissement d’un certain nombre
de notions gravitant autour du sexuel. La notion de désexualisation, en son
apparition discrete dans le vocabulaire freudien, avec 'air de qui
souhaiterait qu’on n’elit pas remarqué son absence, ne serait-elle pas
I'indice de mouvements plus en profondeur qui, modifiant le sens de
certains termes, nécessite désormais le recours a ce nouveau venu dans son
vocabulaire ? Autrement dit, que se passe-t-il pour que Freud ait tout a
coup besoin de ce terme qu’il mentionne sans plus, comme s’il allait de soi,

comme s’il avait toujours été la ?

Désexualisation semble clore et durcir la série de termes a laquelle il est
associé. En plus de narcissisme, d identification et de sublimation, cette série
inclut notamment inhibition quant au but, motions de tendresse, etc. Ces
termes, nous avons désormais du mal a vraiment les dissocier de ’idée d’un
destin non sexuel du sexuel, mais il n’empéche que ce destin n’était pas
jusqu’ici le résultat d’'une mutation aussi complete que celle introduite par
le mot désexualisation, en particulier selon I"acception qu’il prendra dans

Le moi et le ca.



LA DESEXUALISATION

De cette série, identification est sans aucun doute le plus ancien terme dans
I'ceuvre de Freud, mais il ne semble pas impliquer en soi quelque chose
d’absolument non sexuel ou d’antisexuel, ou du moins, cela reste vrai
jusqu’a ce que la notion de désexualisation n’entre en scene. Sublimation
apparait pour la premiére fois dans le texte sur Dora. Ce terme désigne, tout
au long de 'ceuvre freudienne, jusqu’au tournant et méme apres celui-ci,
la capacité particuliere de la pulsion sexuelle « de pouvoir déplacer son but
sans perdre, pour Pessentiel, de son intensité!? ». Encore en 1922, Freud
désigne par ce mot un processus par lequel « la pulsion originellement
sexuelle trouve désormais sa satisfaction dans une opération qui n’est plus
sexuelle, qui est socialement ou éthiquement évaluée plus haut!l ». Si
« Popération » n’est plus sexuelle, il reste que la pulsion a satisfaire I'est
toujours, au moins « originellement ». Dans la premiere moitié de cette
méme année 1922, le mot désexualisation lui-méme pouvait encore ne
désigner que « 'abandon des buts sexuels spécifiques'? ». Mais dans les mois
suivants, lors de la rédaction de Le moi et le ¢a, le qualificatif spécifiques
disparait. La désexualisation signifie désormais « I'abandon des buts
sexuels!3 », sans plus. La chute de Padjectif spécifigues serait a la rigueur un
détail, sauf qu’il traduisait bien par sa présence le maintien d’un lien au

sexuel, ne serait-ce qu’au sens large.

Méme si la chose n’offre pas a ses yeux matiere a critique, André Green
souligne bien la mutation introduite par la notion de désexualisation,
notamment a propos de la sublimation : « Il convient de faire, écrit-il, une
distinction entre déviation de but (qui peut prendre la forme d’une
inhibition) et désexualisation, ce dernier acte comportant une modification
de la sexualité dans sa nature propre, beaucoup plus qu'une simple
soustraction de ses propriétés. [...] I est donc clair que dans Pesprit de
Freud la sublimation accomplie (et nonle « début » de celle-ci) consiste en

une désexualisation!4. »

Conclusion indiscutablement exacte. Mais il faut remarquer une
circularité dans la pensée de Freud. En effet, que doit-il se passer pour, des
débuts (sexuels) de la sublimation, parvenir & une sublimation accomplie
qui est une désexualisation ? Pour Freud, «la sublimation procede
régulierement par l'intermédiaire du moi » par une narcissisation
(transposition dans le moi) de la libido, a quoi, écrit-il, « est naturellement

lié un abandon des buts sexuels, une désexualisation!> ». Voila donc que la

N° 8 LE SEXUEL DANS LA CURE

131



132

DOMINIQUE SCARFONE

sublimation, a ’origine encore liée au sexuel, devient une désexualisation
a la faveur d’une narcissisation de la libido, qui est elle-méme une...
désexualisation. Dans ce cas, ou bien nous tournons en rond, ou bien il
nous faut supposer une équivalence quasi tautologique entre
désexualisation, narcissisation et sublimation. Quoi qu’il en soit, surgit
bient6t une nouvelle contradiction. Freud écrit en effet, a propos de la
libido désexualisée : « Si cette énergie de déplacement est de la libido
désexualisée, alors elle peut aussi étre dite sublimée, car elle maintiendrait
encore et toujours la visée principale de I'Eros, qui est de réunir et de lier, en
servant a linstauration de cet ensemble unitaire par lequel — ou par

laspiration auquel — se caractérise le moill, »

Ici, donc, I'énergie désexualisée/sublimée est clairement au service d’Eros.
Mais dés le paragraphe suivant, et pour les mémes raisons, le moi « en
s'emparant [...] de la libido des investissements d’objet, en se posant en
objet d’amour unique, en désexualisant ou sublimant la libido du ¢a, i/
travaille & lencontre des visées de I’Eros, il se met au service des motions

pulsionnelles adverses'. »

La contradiction peut n’étre qu'apparente!8. Nous reviendrons plus tard
sur ce travail biface du moi, mais pour 'instant nous n’en retiendrons que

la valeur d’indice supplémentaire sur notre parcours.

Récapitulons brievement : introduction inopinée de la désexualisation,
puis, du fait de celle-ci, description d’un processus en apparence
contradictoire au sein du moi. Quel rapporty a-t-il entre ces deux éléments

etl'introduction du dernier dualisme pulsionnel qui en est la toile de fond ?

*

« Les deux espéces de pulsions » : le mouvement perdu

On n’insiste habituellement pas assez, me semble-t-il, sur le titre méme de
ce chapitre dans Le moi et le ¢aet sur la nouveauté qu’il annonce. « Les deux
especes de pulsions » laisse bien entendre qu’il n’y en a pas toujours eu
deux. Or on met fréquemment le dualisme dont il est ici question dans une
sorte de continuité sans faille avec les dualités antérieures dans la pensée de
Freud. Pensée en effet toujours duelle, par couples, mais ot une différence
décisive intervient entre les dualités habituelles (autoconservation/

sexualité, libido du moi/libido d’objet, total/partiel) et le dualisme de la



LA DESEXUALISATION

derniére théorie des pulsions!®. Bien que les deux termes puissent se
recouvrir partiellement, il reste que la dualité signifie le « caractere de ce
qui est double, de ce qui contient deux éléments », un contenant unique,
donc, pour deux éléments ou deux caracteres différents. Le dualisme, au
contraire, marque une opposition radicale et signifie aussi une « doctrine
qui, dans un domaine déterminé, dans une question donnée, quelle qu’elle
soit, admet deux principes essentiellement irréductibles?? ». C’est bien de
cette derniere espece qu’est le dualisme pulsions de vie/pulsion de mort.
Chez Freud, avant 'introduction de ce dualisme, le sexuel se dégage par
étayage sur I'autoconservation (premiere dualité), en une subversion de
'adaptatif, en marge du vital. Effet marginal, le sexuel garde son caractere
démoniaque, inconciliable, alors méme qu’une part en est liée dans et par
le moi (dualité libido déliée-narcissisme). Une dialectique libidinale
s’établit ainsi, dont le maintien suppose une communauté de nature en
présence de deux régimes énergétiques distincts (liaison, déliaison). Avec
le dernier dualisme, au contraire, Eros et pulsion de mort se dichotomisent,
deviennent radicalement hétérogenes, tous deux désormais placés au
centre de deux univers que Freud aura du mal & mettre en communication

entre eux.

Ce dualisme est aussi un essentialisme. Si pulsions de vie et pulsion de mort
ne sont plus entre elles dans un rapport dialectique comme le sexuel délié
(pulsion) et le sexuel lié au moi (libido narcissique), c’est que ce sont
désormais deux essences, a ce point hétérogenes qu’il y a lieu de n’en
concevoir qu'un mélange (c’est la fameuse « intrication »), mais nulle
dérivation entre elles, contrairement a ce qui se passait entre les éléments
des dualités précédentes. Freud en est conscient, qui essaie d’assurer
solidement dans des faits cliniques les fondements bien différenciés de ces
deux especes de pulsions.

C’est dans la polarité amour/haine qu’il cherchera ces fondements. Mais
une objection s’éleve aussitdt dans son esprit : il note que 'amour peut se
transformer en haine et vice versa. Or, s’inquitte Freud: «Si cette
transformation est plus qu'une simple succession temporelle, donc un
relais, alors évidemment le sol vient & manquer pour une différenciation
aussi fondamentale que celle entre pulsions érotiques et de mort, qui
présuppose des processus physiologiques aux cours opposés?!. » S’il y a

véritablement, pense Freud, transformation et non simple succession entre

N° 8 LE SEXUEL DANS LA CURE

133



134

DOMINIQUE SCARFONE

I’amour et la haine, alors, étant donné la différence fondamentale entre
Eros et pulsions de mort, il nous manque le moyen terme de cette
transformation. Or, observe-t-il, la clinique confirme en effet I’existence
de telles transformations amour-haine. Comment alors rendre pensable
une transmutation entre deux types de pulsions qui n’ont rien de
semblable ? Le dernier dualisme est décidément bien fixiste. De I'aveu
méme de Freud, une « transformation directe de la haine en amour [...]
serait inconciliable avec la diversité qualitative des deux especes de

pulsions?2 ».

Il faut donc trouver quelque chose pour se sortir de ce pas. Pour cela Freud
avoue avoir di faire implicitement une hypothese qu’il explicite ainsi :
« Nous avons procédé comme s’il y avait dans la vie d’Ame — dans le moi
ou dans le ¢a, ce n’est pas tranché — une énergie déplagable qui, en soi
indifférente, peut s’adjoindre a une motion qualitativement différenciée,

érotique ou destructrice, et élever son niveau d’investissement global?3. »

Dans le contexte théorique ol évolue Freud, cette hypothese lui est d’une
importance capitale, croyons-nous, parce que I'énergie déplagable doit
redonner 2 Pensemble de la psyché la capacité de mouvement, de
transformation, bref de déplacement que le dualisme lui a fait perdre. Freud
ajoute en effet : « Sans ’hypothése d’une telle énergie déplagable, nous
n’en sortons absolument pas. La seule question est de savoir d’ou elle est

issue, A quoi elle appartient et ce qu’elle signiﬁ624. »

C'est ici qu’est invoquée la désexualisationet Cest ici que « 'abandon de buts
sexuels spécifiques » devient « 'abandon de buts sexuels » tout court. A la
faveur de cette désexualisation désormais totale, I'énergie déplagable peut
tout simplement étre dérivée de la provision de libido narcissique. Elle
serait alors de I'Eros désexualisé, mais plus rien de cette origine sexuelle ne
subsiste en elle. Comme Green I’a indiqué dans le texte cité plus haut, il ne
s’agit plus, avec la désexualisation, d’une déviation quant au but sexuel,
mais d’une transformation dans la nature méme du sexuel. L’énergie
déplacable travaille, dit Freud, a éviter les stases et a faciliter les décharges.
Ajoutons qu’elle sert du méme coup a sortir Freud d’une impasse logique
a laquelle I'a conduit le dualisme pulsions de vie/pulsion de mort. Elle
résout comme par magie le probleme qu’il lui fallait bien admettre de la
transformation de 'amour en haine. Mais notons que cette « solution »

laisse entier le probléme de savoir comment entendre cette transformation.



LA DESEXUALISATION

Que signifie, en effet, le mot désexualisation ? Freud ne 'explique nulle
part. On a vu que son raisonnement a ce sujet est plutdt circulaire. La
question se pose alors : se pourrait-il que le mot désexualisation désigne
moins une opération psychique effective qu’il ne trahit un fait accompli, un
deus ex machina dans la théorie de Freud ? A savoir que la désexualisation
a déja été posée implicitement et a priori par Freud dans la théorie du
dualisme pulsions de vie/pulsion de mort, et qu’il lui faut maintenant en
invoquer le concept, comme un lapin sorti de son chapeau, pour réduire
aprés coup les apories de ce dualisme. Eros était déja désexualisé, mais il ne

le savait pas...2

L 4

Le mouvement retrouvé : le moi au service de la pulsion

de mort

La nécessité qui s’est imposée a Freud d’une énergie neutre, déplagable,
résulte donc de I'immobilisation de I'appareil psychique causée par le
dualisme essentialiste pulsions de vie/pulsion de mort. Pour I'une de ces
deux essences — les pulsions de vie —, cet essentialisme se double, on I'a
vu, d’une conception tres concrete de la libido. Le dualisme pulsionnel est
donc aussi un substantialisme. L’unification de la sexualité — incluant le
narcissisme — et de I'autoconservation, sous I’égide d’Eros, procede en
positivant le concept de libido, et en I'aplatissant par le fait méme. Le
biologisme freudien est a son apogée lorsqu’il pose la libido comme le fait
de substances sexuelles dont I'expulsion laisserait le champ libre aux
pulsions de mort. Cette concrétude freudienne contraste toutefois avec
cette autre caractéristique de la deuxiéme topique, a savoir que les agences
psychiques, au lieu de relever d’une machinerie fonctionnelle comme dans
la premictre topique, sont devenues anthropomorphiques. Il se produit
donc un déplacement, une sorte de ballet conceptuel : 2 mesure que les
instances se présentent dans la théorie comme des personnages
anthropomorphes, la conception plus traditionnellement « scientifique »
se déplace vers les forces pulsionnelles. Et parmi celles-ci, ce sont les
pulsions de vie qui sont le plus affectées par cette conception biologisante
(les substances sexuelles). Les « dangereuses pulsions de mort », pour leur
part, sontdites silencieuses ; pour se manifester elles doivent entrer dans un

mélange avec les pulsions de vie, sous forme de destructivité. On se

N° 8 LE SEXUEL DANS LA CURE

135



136

DOMINIQUE SCARFONE

souviendra a ce propos que Freud a refusé de suivre ceux de ses disciples qui
proposaient de nommer destrudo une énergie spécifique de la pulsion de
mort. Ce monisme énergétique, qui n’empéche pas que Freud tienne une
position fermement dualiste, est une de ces « inconséquences » qui nous
indiquent qu’il faut chercher 4 interpréter le mouvement théorisant de Freud

de cette époque.

C’est encore Eros, reconnait Freud, qui fera le plus de bruit, et c’est
seulement grace a I'’hypothese ad hoc d’'une désexualisation radicale, que
Freud peut préter main-forte 4 la pulsion de mort. En I'absence de cette
transposition d’énergie, la pulsion de mort ne se congoit que dans le silence
d’une pure négativité. Négativité dont nous soulignerons qu’elle fait
contrepoids  la positivité — et au positivisme — inhérents a la notion de
substances sexuelles. En suivant a la trace des rééquilibrages de cette sorte,
Jean Laplanche a pu redonner a la pulsion de mort ses attaches sexuelles en
montrant qu’elle est la redécouverte, dans un autre cadre conceptuel, de ce
qui venait auparavant sous la plume de Freud comme sexuel délié¢ et
démoniaque2®. Il faut noter que réinterprétée dans ce cadre, la pure
négativité de la pulsion de mort renoue elle aussi avec quelque chose de la

libido, dans sa conception non substantialiste.

Désignant d’un autre nom le sexuel démoniaque, la pulsion de mort
réinstalle le pulsionnel dans sa marginalité, au risque d’ailleurs de
marginaliser encore plus la psychanalyse elle-méme. Freud semble penser
acedanger lorsqu’il choisit de ne pas en faire un des schibboleth par lesquels
il reconnait ses disciples. Il invoque le caractere spéculatif de cet Au-dela...
dans lequel il avait postulé la troublante pulsion de mort. Pourtant, par un
procédé tout a fait identique, il poursuit dans Le moi et le ¢a le méme type
de raisonnement spéculatif, jusqu’a faire de la morale un analogue des
produits de décomposition fabriqués par les protistes, et par lesquels ils
périssent?’. Ce genre d’analogie est bien de nature 2 autoriser une lecture
moins littérale de ce texte qui, par de tels passages, se montre moins
synthétique que ne 'annongait son auteur et, par moments, tout aussi

débridé qu’Au-deli du principe de plaisir.

Le dualisme pulsionnel peut étre interprété bien autrement que comme le
tournant révolutionnaire qu’on a pu y voir par ailleurs. Sil'introduction de
la pulsion de mort indique le décentrement le plus absolu, il reste que le

dualisme qui l'abrite constitue en méme temps une entreprise de



LA DESEXUALISATION

légitimation, de recentrement sur des conceptions scientistes. Les
déplacements entre les concepts n’en sont que plus nécessaires a Freud qui
reste, malgré tout, fidele a son objet. C’est ainsi que, suite a la dichotomie
fixant en des domaines irréconciliables les deux sortes de pulsions, c’est /e
moi qui devient le lieu d’un mouvement dialectique de transmutations
continuelles. Déplacement sur une nouvelle scéne ot nous allons retrouver

la dialectique perdue.

La désexualisation sera la cheville ouvriere de cette remise en marche de la
machinerie psychique: les deux essences pulsionnelles ne pouvant en
aucun cas étre pensées dialectiquement, Iénergie « indifférente » qui
résulte de la désexualisation est jetée comme un pont entre les deux bords
du fossé ainsi créé, en une logique linéaire de I’addition et de la soustraction
de quantités. Le moi, agent de la désexualisation, devient par la agité d’'un
mouvement paradoxal. « En s’emparant [...] de la libido des
investissements d’objet, en se posant en objet d’amour unique, en
désexualisant ou sublimant lalibido du ¢a, il travaille a ’encontre des visées
de I’Eros, il se met au service des motions pulsionnelles adverses?8. »
Paradoxe, puisque le moi peut par ailleurs clamer son innocence quant a ce
renversement d’alliances. En se posant comme objet d’amour unique, en
réunissant en son sein, par identification secondaire, les relations d’objet,
n’est-il pas en train de travailler en parfaite cohérence avec I'Eros
unificateur? Clest, on I'a vu, ce que Freud affirmait au paragraphe
précédent.

Alors, Eros se serait-il tourné contre lui-méme ? On le dirait bien i relire
ces pages étonnantes. Et 'on n’aurait rien 2 objecter, bien au contraire, a
cette dialectique retrouvée. Seulement, on voudrait signaler au passage que
« les deux especes de pulsions » se retrouvent ainsi reconjuguées, réunifiées
sous un seul en-téte (et non seulement « intriquées »). Par contraste avec
le dualisme pulsionnel qui le méne A cette situation conflictuelle, Eros se
retrouve lui-méme congu en sa dualité, en son double mouvement de
liaison et déliaison. « Les deux espéces de pulsions » perdent alors leur
différence essentielle et apparaissent plutot n’avoir été que des hypostases,
des icones figées de la double figure de la pulsion sexuelle qui, en son
mouvement contradictoire (liant/déliant), cause en effet tout le bruit de la
vieen méme temps qu’elle peut représenter un danger de mort par un afflux
immaitrisable. Le monisme énergétique — fait de la seule libido — auquel

N° 8 LE SEXUEL DANS LA CURE

137



138

DOMINIQUE SCARFONE

Freud a tenu jusqu’au bout, contredisait de front le dualisme pulsions de
vie/pulsion de mort, mais s’accorde tres bien avec la dualité conflictuelle

d’Eros ici retrouvée??.

Deux notes Wl&li’gi;’lﬂlf.f

1) A quelle instance appartient ['épreuve de réalité ?

Nous ne serons pas étonnés outre mesure de voir la conflictualité retrouvée
au sein méme de cet Eros par lequel Freud avait cherché i unifier, 2
concilier le sexuel et 'autoconservation sous le nom de « pulsions de vie ».
On voit que Freud tient fermement, malgré tout, a2 quelque chose
d’irréductible, quelque chose qui, lorsque perdu de vue, resurgit
nécessairement ailleurs, ou sous une autre forme. L’irréductible,
'inconciliable du sexuel démoniaque, est donc réapparu sous 'appellation
de pulsion de mort, mais au prix d’'un dualisme dont on a vu les
conséquences paralysantes sur le fonctionnement psychique. Le
mouvement ne put étre retrouvé, comme nous I’avons vu, que grace a la
désexualisation. Mais cela n’était possible qu’a la condition de
conflictualiser le moi et de rescinder, en une unité duelle et contradictoire,
IEros lui-méme. Tout se passe donc comme si la désexualisation invoquée
échoue 2 atteindre son objectif, qui serait de rendre viable le dualisme
pulsions de vie/pulsion de mort, dualisme qui « présuppose des processus
physiologiques aux cours opposés ». Chassez le sexuel, ou essayez de
Penchésser dans un Eros implicitement désexualisé, vous le verrez revenir

et semer la contradiction.

Il faut noter, en effet, qu’en ces années du tournant, Freud élabore
progressivement la nouvelle topique ot est introduite I'instance dite idéal
du moi-surmoi. En 1921, dans Psychologie des masses et analyse du moi,
Freud commence a développer ce concept sous lequel il réunit 'auto-
observation, la conscience morale, la censure du réve et 'influence majeure
dans le refoulement30. Dans ce méme texte, en considérant les curieux
phénomenes reliés a '’hypnose, il va jusqu’a attribuer a I'idéal du moi
« Pexamen de réalité » (épreuve de réalité) : « Que le moi vive comme en

réve ce que '’hypnotiseur exige et affirme, cela nous avertit que nous avons



LA DESEXUALISATION

négligé de mentionner aussi, parmi les fonctions de I'idéal du moi,
'exercice de Pexamen de réalité3!. » Une note ajoutée deux ans plus tard,
en 1923, vient cependant remettre en question cette vue : « Il semble
toutefois permis de douter du bien-fondé d’une telle attribution, doute qui
requiert une discussion approfondied?. » Mais en fait de discussion
approfondie nous n’aurons droit qu’a une autre note de bas de page, cette
fois dans Le moi et le ¢a: « Seul le fait que j’aie attribué la fonction de
I'examen de réalité a ce sur-moi apparait erroné et nécessitant correction.
Il correspondrait parfaitement aux relations du moi avec le monde de la
perception que 'examen de réalité restit sa tche propre33. » Parcimonie
d'explication qui est assez étonnante, vu 'importance et la difficulté de la

question.

Cette question qui, dans Psychologie des masses, avait conduit Freud a
attribuer a 'idéal du moi I'épreuve de réalité, quelle est-elle au fait ? Dans
cet autre grand texte du tournant, Freud vient de montrer que la relation
hypnotique est en tout point semblable & une relation amoureuse, a
I'exception de la satisfaction sexuelle. Le moi est fasciné, et par la
susceptible de ne pas entretenir avec la réalité extérieure un rapport exempt
de déviations et d’interférences. L’hypnotiseur, note Freud, est mis a la
place de 'idéal du moi. C’est de cette place qu’il peut amener le moi du
sujet hypnotisé 2 vivre comme en réve ce qu’il — I’hypnotiseur — exige
et affirme. L’idéal du moi, et donc toute personne qui en occupe le lieu
psychique, serait par 1 le garant du rapport a la réalité et susceptible de
I'influencer. Or, si Pon tient compte des origines narcissiques de cet
idéal, telles qu’explicitées par Freud dans son texte de 1914 puis a nouveau
dans Psychologie des masses... , il en résulte que la capacité de I'idéal du moi
d’altérer le rapport du moi a la réalité n’est pas étrangere a l'inclusion d’une
grande part de libido dans le moi lui-méme. L’attribution 4 'idéal de
I'exercice de 'examen de réalité n’est donc pas un simple accident de
parcours. Cette attribution, bri¢vement soutenue puis corrigée, est la
marque de la complexification amenée par la libidinisation du moi
(narcissisation), ceci, bien entendu, avant que la notion « durcie » de
désexualisation ne vienne dévier le sens de la dite narcissisation, voire le
renverser. L’idéal du moi, ce nouveau « stade dans le moi », cette
différenciation que Freud introduit dans l'instance du moi apres
I'introduction du dualisme pulsionnel, semble résulter de la nécessité de

retrouver quelque part 'aspect subversif de la libido, une fois que le dernier

N° 8 LE SEXUEL DANS LA CURE

139



140

DOMINIQUE SCARFONE

dualisme aura trop désexualisé celle-ci. Sile moi devient le dépositaire d’'un
Eros fortement désexualisé, la subversion libidinale devra loger i une
nouvelle enseigne : c’estI'idéal du moi-surmoi qui en sera porteur, pouvant
aller — dans la relation hypnotique, par exemple — jusqu’a fausser les
rapports du moi avecla réalité. Cest, selon nous, ce qui a porté Freud a faire
cette attribution de I'épreuve de réalité a I'idéal du moi, attribution qu’il
met en doute deux ans plus tard et qui, selon lui, « requiert une discussion

approfondie », discussion qui ne viendra jamais.

Ainsi donc, si '’hypnose exclut la satisfaction sexuelle, la relation
hypnotique n’en est pas moins décrite comme «un abandonnement
amoureux sans restriction, avec exclusion de satisfaction sexuelle34 ». Et
cetamourale pouvoir d’infléchir lourdement le rapport du moi a la réalité.
L’idéal du moi, dont la place est occupée par I'’hypnotiseur, est décrit par
Freud, dans Psychologie des masses, comme une différenciation au sein du
moi, héritiere du narcissisme. Cette division du moi résulte donc bel et
bien de 'importation delibido, non pas désexualisée — au sens radical que
Freud donnera plus tard a ce terme —, mais simplement inhibée quant au
but, comme en fait foi la description du rapport hypnotique que nous
venons d’évoquer. Mais au fond, si I'idéal du moi est une différenciation
au sein du moi qui résulte de I'investissement libidinal de celui-ci, la
question n’est pas tant de savoir qui, du moi ou de I'idéal, exerce I'épreuve
de réalité. Cette fonction peut bien revenir au moi, elle reste néanmoins
susceptible d’étre altérée par la relation hypnotique, ou amoureuse — pour
Freud c’est égal — qui fait placer 'objet en position d’idéal du moi. Freud
a déplacé la fonction, mais n’a jamais remis en question ce qu’il disait de
ce curieux phénomene hypnotique. L’hésitation de Freud est bien I'indice
d’un probléeme théorique soulevé par le dualisme désexualisant, et qui n’a
pas trouvé sa solution.

2) Quel est le grand réservoir de libido ?

Dans la logique de ce que Freud avance depuis 1914, on trouve un
argument supplémentaire & 'appui de 'opinion que le narcissisme et les
identifications, loin de désexualiser aussi absolument qu’il le dit dans Le
moi et le ¢a, introduisent, en méme temps que la constance de la liaison
narcissique, la subversion sexuelle au cceur du moi lui-méme. Avant le
durcissement amené pas la désexualisation, en effet, la narcissisation ne

représentait pas un détrénement du sexuel, mais au contraire une conquéte



LA DESEXUALISATION

de celui-ci. Toujours en 1922, dans un texte contemporain de Le moi et le
¢a, Freud allait méme jusqu'a dire a propos du narcissisme que celui-ci
révélait au contraire que : « Les pulsions d’autoconservation étaient donc
aussi de nature libidinale, c’étaient des pulsions sexuelles qui avaient pris
pour objet, au lieu des objets extérieurs, le moi propre3>. » Par ot 'on voit
que la pensée de Freud oscille grandement en cette période de turbulence
théorique. Cette oscillation sera notable & propos d’un autre probleme,

celui du réservoir de la libido, lui aussi « expédié » en deux notes de bas de
page.

Depuis I'introduction du narcissisme en 1914, et jusqu’en ’'année 1922
qui nous occupe ici, le moi était devenu « un grand réservoir de libido, d’ott
la libido est envoyée sur les objets, et qui est toujours prét a accueillir la
libido refluant des objets3¢ ». Narcissiser le moi, ce n’était donc pas en
proposer une vision radicalement désexualisée, loin de la. Encore une fois,
silaliaison dans le moi impose au sexuel un autre régime libidinal que celui
des pulsions a 'état libre, il reste que c’est toujours le sexuel qui prime. Cet
investissement de la libido au sein du moi est une complexification du
genre de celles que Freud attribue au travail d’Eros. En effet, les rapports
du moi-réservoir libidinal aux objets et les transferts de libido qui les
accompagnent, de méme que 'interposition du moi comme intermédiaire
obligé entre le ¢a et les objets, introduisent dans le moi lui-méme une
tension entre liaison et déliaison. Mais voici que, a deux pages de distance
de la note qui « régle » la question de Iépreuve de réalité, une autre note
dépouille le moi de sa fonction de réservoir pour I'attribuer plutdt au ¢a :
« Le grand réservoir de la libido au sens de 'introduction du narcissisme
[...], il nous faut maintenant, apres avoir fait la démarcation entre moi et

ca, reconnaitre que c’est le ¢a3’. »

Nous ne chercherons pas ici a trancher entre les deux positions de Freud.
Lui-méme oscillera une fois de plus, et réattribuera au moi le role de
réservoir38. Mais que le moi soit ou ne soit pas le « grand réservoir de
libido » n’a pas au fond grande importance. Comme Laplanche I’a déja
indiqué, cette hésitation de Freud résulte de 'ambiguité du moi lui-
méme3?. Cette ambiguité, qui permet qu’on le désigne alternativement, et
sans grand dommage, comme réservoir ou comme source libidinale,
montre aussi, ajouterons-nous, les limites inhérentes a la conception

substantialiste de lalibido. Ce qui nous apparait aussi significatif dans cette

N° 8 LE SEXUEL DANS LA CURE

141



142

DOMINIQUE SCARFONE

révision théorique présentée en bas de page, c’est de voir Freud hésitant du
fait du narcissisme, dans la mesure ol celui-ci, clairement libidinal, ne
s'ajuste pas parfaitement au dernier dualisme pulsionnel. Disposant
maintenant de la désexualisation, il peut, en apparence, placer toute la
libido dans le ¢a et n’accorder au moi que de la libido désexualisée. Sauf
que, ce faisant, il introduit une contradiction au sein du moi lui-méme :
par cette désexualisation, comme on I'a vu, le moi est dit travailler 4 /a fois
au service d’Eros et de la pulsion de mort. Cette contradiction, Freud
I'énonce dans deux paragraphes contigus, sans la signaler, sans la faire
travailler. Indice, selon nous, qu’elle lui a échappé au moment ot il était
tout occupé, mais en vain dirait-on, a mettre de 'ordre dans le domaine des

pulsions.

*

Sexuel et désexualisation dans la clinique

I est devenu courant parmi les psychanalystes de distinguer entre une
clinique des névroses dites « classiques », oli le sexuel inconscient serait au
centre de la problématique psychique, et une clinique ot dominerait une
problématique du narcissisme, entendu au sens désexualisé du terme. Les
pathologies de cette derniére sorte seraient organisées autour de la carence
plutét que du conflit, laissant entendre qu’il y manque l'ingrédient

essentiel de ce dernier, le pulsionnel sexuel.

L’examen critique que nous venons de faire du terme désexualisation nous
ferait interroger cette distinction clinique. Parmi les questions que nous

aimerions poser, mentionnons les suivantes :

Si nous récusons tout substantialisme de la libido et que nous en retenons
sa conception en creux, sa béance, est-il encore possible de distinguer aussi
nettement entre problématique conflictuelle classique et problématique de
la carence ? Le manque, 'absence ne sont-ils pas les sources mémes de
'activation psychique sexuelle ? La séduction elle-méme n’apparait-elle
pas fondée sur 'absence, notamment I’absence du sens, pour Iinfans, dans
les messages séducteurs de ’'adulte ? La carence, comme défaut du holding,
ne doit-elle son effet pathogene de laisser 'enfant plus gravement fragilisé
face aux effets de ’excitation et de 'attaque interne par la pulsion sexuelle ?



LA DESEXUALISATION

Sile narcissisme normal implique 'introduction de la subversion libidinale
au sein du moi, n’y aurait-il pas lieu alors de considérer, dans les
pathologies du narcissisme, la question du sexuel tout autant que dans les
casdits « classiques » de névrose ? La notation freudienne au début du texte
de 1914 « Pour introduire le narcissisme », qui portait sur l'effet

déstabilisant d’un retour de libido sur le moi, ne va-t-elle pas dans ce sens ?

Si le dualisme pulsionnel, par opposition aux dualités freudiennes qui le
précédaient, est en fait, comme nous 'avons indiqué dans ce texte, une
désexualisation de principe, posée implicitement par Freud dans la théorie
avant d’en « découvrir » la fonction du moi homonyme (si donc, ce qui
semblerait a opposé du sexuel, au fond, s’y ramene), y a-t-il encore lieu de
distinguer si nettement entre les problématiques axées autour du sexuel
inconscient et celles dites tourner autour de I'agressivité, de la haine et de

I’envie ?

Questions que nous nous proposons d’approfondir ultérieurement, dans

un prochain article.

NOTES

*  Cetexte reprend, avec quelquesremaniements mineurs, une communication présentée
au « 3.¢"Coloquio internacional J. Laplanche », tenu a la Residencia «La Cristalera » de
la Universidad Autonoma de Madrid, Miraflores de la Sierra, Espagne, le 20 juillet 1996.

1. J.Lacan, « Du “trieb” de Freud et du désir du psychanalyste », in Ecrits, Paris, Seuil,
1966, p. 851.

2. Episode rappelé par A. Green, en note, dans Le travail du négatif, Paris. Minuit, 1993,
p. 307, n. 23. Il ne s'agit certes que d'une anecdote, et Peter Gay, dans sa biographie
de Freud (Freud, A Life for Our Time, New York, Norton, 1988, p. 426), indique que
|"opération était alors promue par I'endocrinologue Steinach et jouissait d'une certaine
vogue. L'épisode, considéré dans le cadre du dualisme pulsionnel promu par Freud en
ces années 1920, n'en est pas moins significatif.

3. S.Freud, Le moi etle ca, in OCFP XVI, p. 290.

4. J. Laplanche, « Pulsions de vie —1910 », in La révolution copernicienne inachevée,
Paris, Aubier, 1992, p. 135-136.

B. , Problématiques IV, L'inconscient et le ca, Paris, P.U.F., 1981, p. 223.

6. Voir, entre autres, « La pulsion de mort dans la théorie de la pulsion sexuelle », in J.
Laplanche, La révolution copernicienne inachevée, op. cit., p. 273-286.

7. J. Laplanche, Problématiques Ill, La sublimation, Paris, P.U.F., 1980, p. 236.

N° 8 LE SEXUEL DANS LA CURE

143



144

DOMINIQUE SCARFONE

8.
9.

11.
12.
13.
14.

15.
16.
17.
18.

20.

21.
22.
23.
24.
25.

26.

27.
28.
29.

30.
31.
32.
33.
34.
3b.

36.
37.
38.
39.

S. Freud, Le moi et le ¢a, op. cit., p. 257.

S. Freud, Psychologie des masses et analyse du moi, in OCFP XVI, p. 41. Que ce mot
ne soit pas apparu avant dans les écrits freudiens est attesté par la Freud Concordance
en langue anglaise. Patrick Mahony a bien voulu me confirmer, en consultant la
Concordance allemande de trés récente parution, que cela reste vrai dans le texte
original allemand. Je veux ici I'en remercier.

—, « La morale sexuelle civilisée et la maladie nerveuse des temps modernes », cité
in J. Laplanche et J.-B. Pontalis, Vocabulaire de la psychanalyse, Paris, P.U.F., 1967,
p. 465.

—, « "Psychanalyse” et "Théorie de la libido” », inOCFP XVI, p. 206.
Ibid., p. 207. (Les italiques sont ajoutés par nous.)
S. Freud, Le moi et le ¢a, op. cit., p. 289.

A. Green, Le travail du négatif, Paris, Minuit, 1993, p. 299-300, passim. (ltaliques
ajoutés par nous.)

S. Freud, Le moi et le ¢a, op. cit., p. 289.
Ibid., p. 288. (Les italiques sont ajoutés par nous).
Ibid., p. 289. (Italiques ajoutés par nous.)

Green, dans Le travail du négatif, op. cit., p. 302-303, y voit une dialectique, mais sans
relever, comme nous le ferons plus bas, la nécessité de ce mouvement dialectique
pour dégager lapsyché de I'immobilité causée par I'introduction du dualisme pulsionnel.

Je dois a Jacques Mauger d'avoir attiré |'attention sur la différence entre dualité et
dualisme, méme si j'assume seul la responsabilité de I'usage que j'en fais ici.

André Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, Paris, P.U.F., 1926,
termes : dualité et dualisme.

Le moi et le ¢a, op. cit., p. 286
Ibid., p. 287.

Ibidem

Ibidem.

Il semble que par cette « désexualisation a 'origine », Freud touche malgré tout a
quelque chose de moins positiviste : I'apparente contradiction d’un sexuel désexualisé
des le départ ne pourrait-elle pas signaler le lieu d'une autre conception du sexuel
psychique ? Nous nous proposons d'examiner cette question dans un autre article.

Voir, entre autres, J. Laplanche, Nouveaux fondements pour la psychanalyse, Paris,
P.U.F., 1987, p. 143-144, mais aussi, déja, « Pulsionsdevie — 1910 », in La révolution
copernicienne inachevée, op. cit., p. 135-136.

S. Freud, Le moi et le ¢a, op. cit., p. 300.
Ibid., p. 289.

Laplanche a montré, a plus d'un endroit, comment ce monisme énergétique de Freud
était a prendre comme indice d'une démarche qui demande a étre interprétée. Voir,
entre autres, La sublimation, op. cit., mais aussi : « La pulsion de mort dans la théorie
de la pulsion sexuelle », in La révolution copernicienne inachevée, op. cit.

S. Freud, Psychologie des masses et analyse du moi, in OCFP XVI, p. 48.
Ibid., p. 52.

Ibid., p. 52, n. 1, les italiques sont ajoutés par nous.

—, Le moi et le ¢a, op. cit., p. 272, n. 2.

, Psychologie des masses et analyse du moi, op. cit., p. 53.

—, « “Psychanalyse” et “Théorie de la libido" », op. cit., p. 206. (Les italiques sont
ajoutés par nous.)

Ibid., p. 206.

S. Freud, Le moi et le ¢ca, op. cit., p. 274, n. 1.

Dans un texte aussi tardif que I'’Abrégé de psychanalyse, Paris, P.U.F., 1978, p. 10.
J. Laplanche, Vie et mort en psychanalyse, op. cit., p. 116.




