Richard Simpson
La pensée paradigmatique selon Agamben

Giorgio Agamben est un philosophe italien contemporain qui travaille a 'aide de paradigmes
(Agamben 20081). La fagon dont Agamben utilise les paradigmes nous aide a mieux comprendre
pourquoi Freud écrit « Les pulsions sont des étres mythiques, grandioses dans leur
indétermination. » En ce qui concerne la pensée paradigmatique le mot le plus important dans
cette phrase est « indétermination ». Agamben soutient que le travail avec les paradigmes est
un moyen d’aller de I'avant pour les sciences humaines. En termes d’épistémologie de la
psychanalyse, Loewald a décrit la psychanalyse comme « la génante exclue (outcast) des
sciences naturelles du XIXe siécle » et en tant que « exclue », elle a eu une position ambigué
comme discipline. Le statut épistémologique des théories psychanalytiques a été depuis
toujours en débat constant. La version d’Agamben du paradigme donne une autre fagon de
penser les catégories d'exemple et de généralisation.

Je vais d'abord citer (Agamben 2008, p. 34) les caractéristiques générales d'un paradigme
selon Agamben et ensuite élaborer sur ces caractéristiques:

[) Le paradigme est une forme de connaissance ni inductive ni déductive, mais analogique,
qui procede de singularité en singularité.

2) En neutralisant la dichotomie entre le général et le particulier, il substitue a la logique
dichotomique un modeéle analogique bipolaire.

3) Le cas paradigmatique devient tel en suspendant et, en méme temps, en exposant son
appartenance a I' ensemble, de sorte qu'il n' est jamais possible de séparer en lui exemplarité et
singularité,

4) L'ensemble paradigmatique n'est jamais présupposé aux paradigmes, mais leur reste
immanent.

5) Il n'y a pas, dans le paradigme, une origine ou une arché : tout phénomene est I' origine,
toute image est archaique,

6) L'historicité du paradigme ne réside ni dans la diachronie ni dans la synchronie, mais dans
un croisement entre les deux.

La plupart d’entre nous connait le mot paradigme dans le célébre livre de Thomas Kuhn La
structure des révolutions scientifiques (1970). Cependant, Kuhn a utilisé le concept de deux
différentes fagons. Le premier sens du paradigme est celui qui nous est familier: « ce que les
membres d'une certaine communauté scientifique donnée possédent en commun, c’est-a-dire
I'ensemble des techniques, des modeles et des valeurs auxquels les membres de la
communauté adherent plus ou moins consciemment.» (Agamben 2008, 11)

1 Agamben G. (2008). Signatura Rerum, sur la méthode, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin



Le deuxieme sens du paradigme fait référence a « un simple élément [d’'un] ensemble... qui
en faisant fonction d’exemple commun, se substitue aux regles explicites et permet de définir
une tradition de recherche spécifique et cohérente. » (Agamben, 2008, 11). Comme l'affirme
Agamben, dans la deuxiéme sens « (un) paradigme est simplement un exemple, un cas singulier
qui, grace a sa répétabilité, acquiert la capacité de modeler tacitement le comportement et les
pratiques de recherche des savants. A I'empire de la régle comme canon de scientificité succéde
ainsi celui du paradigme, a la logique universelle de la loi, la logique spécifique et singuliere de
I'exemple. Et lorsqu’un ancien paradigme est remplacé par un nouveau, incompatible avec lui, il
se produit alors ce que Kuhn appelle une révolution scientifique. » (Agamben 2008, 12)

Chez Foucault, Agamben voit des notions comme le « panopticon» qui fonctionnent comme
des paradigmes mais ne sont pas nommées comme telles. Le paradigme, plutét qu’ayant la
logique de la métaphore, a la logique de I'allégorie. Il est « un cas singulier qui n’est isolé du
contexte dont il fait partie que dans la mesure ou, en présentant sa propre singularité, il rend
intelligible un nouvel ensemble dont il constitue lui-méme I’homogénéité. » (Agamben 2008,
19)

L'idée de paradigme en termes de sa logique a ses racines dans Aristote et Platon. Alors que
la logique de l'induction procéde du particulier a I'universel et la logique de la déduction
procéde de l'universel au particulier, ce qui définit le paradigme est une troisieme espece de
mouvement paradoxal, qui va du particulier au particulier.

La logique de I'analogie perturbe la logique du dichotome: particuliere/universelle; forme/
contenu; légalité/exemplarité, etc. L'analogie ne fait pas une syntheése plus élevée des
dichotomies mais transforme les dichotomies en un champ traversé par des forces polarisées.
L'exemple ne peut pas étre subsumé en une seule généralisation; dans le paradigme, des
exemples ont été mis dans un ensemble mais leur hétérogénéité reste toujours. Agamben
déclare: « En ce sens, il estimpossible, dans un exemple, de séparer clairement sa
paradigmaticité, sa capacité a valoir pour tous, du fait qu’il est un cas particulier parmi
d’autres » (Agamben 2008, 22).

Elaborant sur les observations d'Aristote et de Kant, il déclare que « le paradigme implique
un mouvement qui va de la singularité a la singularité et, qui sans jamais sortir de celui-ci,
transforme tout cas singulier en un exemple de regle générale qu’il n’est jamais possible de
formuler étre a priori » (Agamben 2009, 24).

Pour illustrer la nature d'un paradigme particulier, Agamben utilise le travail d'Aby Warburg,
qui a créé une collection de panneaux auxquels il a attaché une collection d'images, y compris
des reproductions d'ceuvres d'art ou de manuscrits, photographies découpées dans la presse ou
photos prises par Warburg qui référent souvent a un theme unique. La Nymphe, le panneau
46 de Warburg, est composé de 27 images, dont chacune est d’une facon ou d’une autre en
relation au théme qui donne son nom de « Nymphe » a I'ensemble. Ces images incluent une
fresque de Ghirlandaio, un bas-relief romain en ivoire, une sibylle de la cathédrale de Sessa
Aurunca, un détail d’'une fresque de Botticelli, la photographie d'une paysanne de Settignano
prise par Warburg lui-méme et ainsi de suite. Le panneau 46, La Nymphe, n'est pas une histoire



de la nymphe ou un théme iconographique sur la « figure d'une femme en mouvement ». La
nymphe est le paradigme dont les nymphes singuliéres sont les exemplaires, ou, plus
exactement, selon 'ambiguité constitutive de la dialectique platonicienne, la nymphe est le
paradigme des images et les images singuliéres les paradigmes de la nymphe ». (Agamben 2008,
32) https://warburg.library.cornell.edu/panel/46

Agamben lui-méme travaille par paradigmes tels que « I'homo sacer et le camp de
concentration, le «musulman» et I’état d'exception... (Qui) ne sont pas des hypothéses par
lesquelles j'entendais expliquer la modernité, en la ramenant a quelque chose comme une
cause ou une origine historique. Au contraire, comme leur multiplicité méme aurait pu le laisser
entendre, il s’agissait chaque fois de paradigmes; et leur objectif était de rendre intelligible un
série de phénomeénes, dont la parenté avait échappé ou pouvait échapper au regard de
I’historien ». (Agamben 2008, 35).

Revenons maintenant au célébre commentaire de Freud sur le statut épistémologique de la
pulsion:

« La doctrine des pulsions est, pour ainsi dire, notre mythologie. Les pulsions sont des étres
mythiques, grandioses dans leur indétermination. Nous ne pouvons, dans notre travail, faire
abstraction d'elles un seul instant, et cependant nous ne sommes jamais s(irs de les voir
distinctement. Vous savez comment la pensée populaire s’en tire avec les pulsions. On postule
des pulsions aussi nombreuses et aussi diverses qu'on en a précisément besoin—une pulsion de
valorisation, d'imitation, de jeu, de sociabilité, et beaucoup d'autres encore. Pour ainsi dire, on
les accueille, on laisse faire a chacune son travail particulier, et ensuite on les congédie. Nous
avons toujours pressenti que derrieére ces nombreuses petites pulsions d'emprunt se cache
qguelque chose de sérieux et de violent dont nous voudrions nous approcher
prudemment. » (Freud, Oc. vol. XIX, 178)

Dans la description de Freud des pulsions comme « des entités mythiques, grandioses dans
leur indétermination » nous avons une idée de quelque chose derriére chacun des exemples de
Freud qui n'est pas visible en tant que tel. Si nous acceptons qu'il n'y ait pas de chose
généralisable et déterminée par un ensemble de régles derriére tous ces exemples, cette qualité
d’indétermination peut étre vue comme une sorte de positivité. Ce qui est « derriere ces
nombreuses petites pulsions d'emprunt » n'est pas une chose « spécifiable », mais c’est la série
d’exemples elle-méme qui est de l'ordre du paradigme.

Dans la méme veine, regardons la description de la libido par Freud dans la psychologie de
masse comme un autre exemple de la pensée paradigmatique non thématisée chez Freud:

« Libido est une expression provenant de la doctrine de I'affectivité. Nous appelons ainsi
I'énergie, considérée comme grandeur quantitative - quoique pour l'instant non mesurable -, de
ces pulsions qui ont a faire avec tout ce que I'on peut regrouper en tant qu'amour. Le noyau
appelé par nous amour est formé naturellement par ce qu'on nomme d'ordinaire amour et que
chantent les poéetes, I'amour entre les sexes avec pour but I'union sexuée. Mais nous n'en
séparons pas ce qui, par ailleurs, participe du nom d'amour, d'une part I'amour de soi, d'autre


https://warburg.library.cornell.edu/panel/46

part I'amour pour les parents et pour I'enfant, I'amitié et I'amour pour les hommes en général,
pas plus que le dévouement a des objets [Gegenstand] concrets et a des idées abstraites. Notre
justification réside en ce que l'investigation psychanalytique nous a enseigné que toutes ces
tendances sont I'expression des mémes motions pulsionnelles qui, entre les sexes, poussent a
['union sexuée, dans d'autres circonstances sont certes écartées de ce but sexuel ou empéchées
d'atteindre celui-ci, mais n'en conservent pas moins assez de leur essence originelle pour
maintenir reconnaissable leur identité (sacrifice de soi, tendance au rapprochement) » (Freud

OC. vol XVI, 29).

Quand Freud déclare « toutes ces tendances sont I'expression des mémes motions
pulsionnelles... mais n'en conservent pas moins assez de leur essence originelle pour maintenir
reconnaissable leur identité», Freud voit la libido comme «immanente» dans les nombreux cas
d'amour variés. Cela résonne avec Agamben: « le groupe paradigmatique n'est jamais
présupposé par les paradigmes; il est plutét immanent en eux. » C'est comme si Freud disait:

« Voici un exemple de libido au travail dans I'amour mais il y a ces autres exemples et méme des
exemples ou le cours de I'amour est détourné, mais ils sont toujours, en quelque sorte, des
exemples de libido. » Bien que I'union sexuelle pour Freud semble étre le principal exemple, ce
n'est pas la définition de la libido. Ainsi, il existe de nombreux exemples de libido, mais aucune
généralisation fixe de la libido en tant que telle.

R.S.



