
Richard	Simpson	

La	pensée	paradigma.que	selon	Agamben		

Giorgio	Agamben	est	un	philosophe	italien	contemporain	qui	travaille	à	l'aide	de	paradigmes	
(Agamben	2008 ).	La	façon	dont	Agamben	uDlise	les	paradigmes	nous	aide	à	mieux	comprendre	1

pourquoi	Freud	écrit	«	Les	pulsions	sont	des	êtres	mythiques,	grandioses	dans	leur	
indéterminaDon.	»	En	ce	qui	concerne	la	pensée	paradigmaDque	le	mot	le	plus	important	dans	
ceOe	phrase	est	«	indéterminaDon	».		Agamben	souDent	que	le	travail	avec	les	paradigmes	est	
un	moyen	d’aller	de	l’avant	pour	les	sciences	humaines.	En	termes	d’épistémologie	de	la	
psychanalyse,	Loewald	a	décrit	la	psychanalyse	comme	«	la	gênante	exclue	(outcast)	des	
sciences	naturelles	du	XIXe	siècle	»	et	en	tant	que	«	exclue	»,	elle	a	eu	une	posiDon	ambiguë	
comme	discipline.		Le	statut	épistémologique	des	théories	psychanalyDques	a	été	depuis	
toujours	en	débat	constant.	La	version	d’Agamben	du	paradigme	donne	une	autre	façon	de	
penser	les	catégories	d'exemple	et	de	généralisaDon.		

Je	vais	d'abord	citer	(Agamben	2008,	p.	34)	les	caractérisDques	générales	d'un	paradigme	
selon	Agamben	et	ensuite	élaborer	sur	ces	caractérisDques:	

l)	Le	paradigme	est	une	forme	de	connaissance	ni	inducDve	ni	déducDve,	mais	analogique,	
qui	procède	de	singularité	en	singularité.		

2)	En	neutralisant	la	dichotomie	entre	le	général	et	le	parDculier,	il	subsDtue	à	la	logique	
dichotomique	un	modèle	analogique	bipolaire.		

3)	Le	cas	paradigmaDque	devient	tel	en	suspendant	et,	en	même	temps,	en	exposant	son	
appartenance	à	l'	ensemble,	de	sorte	qu'il	n'	est	jamais	possible	de	séparer	en	lui	exemplarité	et	
singularité,		

4)	L'ensemble	paradigmaDque	n'est	jamais	présupposé	aux	paradigmes,	mais	leur	reste	
immanent.		

5)	ll	n'y	a	pas,	dans	le	paradigme,	une	origine	ou	une	arché	:	tout	phénomène	est	l'	origine,	
toute	image	est	archaïque,		

6)	L'historicité	du	paradigme	ne	réside	ni	dans	la	diachronie	ni	dans	la	synchronie,	mais	dans	
un	croisement	entre	les	deux.		

La	plupart	d’entre	nous	connaît	le	mot	paradigme	dans	le	célèbre	livre	de	Thomas	Kuhn	La	
structure	des	révolu0ons	scien0fiques	(1970).	Cependant,	Kuhn	a	uDlisé	le	concept	de	deux	
différentes	façons.	Le	premier	sens	du	paradigme	est	celui	qui	nous	est	familier:	«	ce	que	les	
membres	d'une	certaine	communauté	scienDfique	donnée	possèdent	en	commun,	c’est-à-dire	
l'ensemble	des	techniques,	des	modèles	et	des	valeurs	auxquels	les	membres	de	la	
communauté	adhèrent	plus	ou	moins	consciemment.»	(Agamben	2008,	11)	

	Agamben	G.	(2008).	Signatura	Rerum,	sur	la	méthode,	Paris,	Librairie	Philosophique	J.	Vrin1



	2

Le	deuxième	sens	du	paradigme	fait	référence	à	«	un	simple	élément	[d’un]	ensemble…	qui	
en	faisant	foncDon	d’exemple	commun,	se	subsDtue	aux	règles	explicites	et	permet	de	définir	
une	tradiDon	de	recherche	spécifique	et	cohérente.	»	(Agamben,	2008,	11).	Comme	l’affirme	
Agamben,	dans	la	deuxième	sens	«	(un)	paradigme	est	simplement	un	exemple,	un	cas	singulier	
qui,	grâce	à	sa	répétabilité,	acquiert	la	capacité	de	modeler	tacitement	le	comportement	et	les	
praDques	de	recherche	des	savants.	À	l'empire	de	la	règle	comme	canon	de	scienDficité	succède	
ainsi	celui	du	paradigme,	à	la	logique	universelle	de	la	loi,	la	logique	spécifique	et	singulière	de	
l’exemple.	Et	lorsqu’un	ancien	paradigme	est	remplacé	par	un	nouveau,	incompaDble	avec	lui,	il	
se	produit	alors	ce	que	Kuhn	appelle	une	révoluDon	scienDfique.	»	(Agamben	2008,	12)		

Chez	Foucault,	Agamben	voit	des	noDons	comme	le	«	panopDcon»	qui	foncDonnent	comme	
des	paradigmes	mais	ne	sont	pas	nommées	comme	telles.	Le	paradigme,	plutôt	qu’ayant	la	
logique	de	la	métaphore,	a	la	logique	de	l'allégorie.	Il	est	«	un	cas	singulier	qui	n’est	isolé	du	
contexte	dont	il	fait	parDe	que	dans	la	mesure	où,	en	présentant	sa	propre	singularité,	il	rend	
intelligible	un	nouvel	ensemble	dont	il	consDtue	lui-même	l’homogénéité.	»	(Agamben	2008,	
19)		

L'idée	de	paradigme	en	termes	de	sa	logique	a	ses	racines	dans	Aristote	et	Platon.	Alors	que	
la	logique	de	l'inducDon	procède	du	parDculier	à	l'universel	et	la	logique	de	la	déducDon	
procède	de	l'universel	au	parDculier,	ce	qui	définit	le	paradigme	est	une	troisième	espèce	de	
mouvement	paradoxal,	qui	va	du	parDculier	au	parDculier.	

La	logique	de	l'analogie	perturbe	la	logique	du	dichotome:	parDculière/universelle;	forme/
contenu;	légalité/exemplarité,	etc.	L'analogie	ne	fait	pas	une	synthèse	plus	élevée	des	
dichotomies	mais	transforme	les	dichotomies	en	un	champ	traversé	par	des	forces	polarisées.	
L'exemple	ne	peut	pas	être	subsumé	en	une	seule	généralisaDon;	dans	le	paradigme,	des	
exemples	ont	été	mis	dans	un	ensemble	mais	leur	hétérogénéité	reste	toujours.	Agamben	
déclare:	«	En	ce	sens,	il		est	impossible,	dans	un	exemple,	de	séparer	clairement	sa	
paradigmaDcité,	sa	capacité	à	valoir	pour	tous,	du	fait	qu’il	est	un	cas	parDculier	parmi	
d’autres	»	(Agamben	2008,	22).		

Élaborant	sur	les	observaDons	d'Aristote	et	de	Kant,	il	déclare	que	«	le	paradigme	implique	
un	mouvement	qui	va	de	la	singularité	à	la	singularité	et,	qui	sans	jamais	sorDr	de	celui-ci,	
transforme	tout		cas	singulier	en	un	exemple	de	règle	générale	qu’il	n’est	jamais	possible	de	
formuler	être	a	priori	»	(Agamben	2009,	24).	

Pour	illustrer	la	nature	d'un	paradigme	parDculier,	Agamben	uDlise	le	travail	d'Aby	Warburg,	
qui	a	créé	une	collecDon	de	panneaux	auxquels	il	a	aOaché	une	collecDon	d'images,	y	compris	
des	reproducDons	d'œuvres	d'art	ou	de	manuscrits,	photographies	découpées	dans	la	presse	ou	
photos	prises	par				Warburg	qui	référent	souvent	à	un	thème	unique.	La	Nymphe,	le	panneau	
46	de	Warburg,	est	composé	de	27	images,	dont	chacune	est	d’une	façon	ou	d’une	autre	en	
relaDon	au	thème	qui	donne	son	nom	de	«	Nymphe	»	à	l’ensemble.	Ces	images	incluent	une	
fresque	de	Ghirlandaio,	un	bas-relief	romain	en	ivoire,	une	sibylle	de	la	cathédrale	de	Sessa	
Aurunca,	un	détail	d’une	fresque	de	Boycelli,	la	photographie	d'une	paysanne	de	Seygnano	
prise	par	Warburg	lui-même	et	ainsi	de	suite.	Le	panneau	46,	La	Nymphe,	n'est	pas	une	histoire	



	3

de	la	nymphe	ou	un	thème	iconographique	sur	la	«	figure	d'une	femme	en	mouvement	».	La	
nymphe	est	le	paradigme	dont	les	nymphes	singulières	sont	les	exemplaires,	ou,	plus	
exactement,	selon	l’ambiguïté	consDtuDve	de	la	dialecDque	platonicienne,	la	nymphe	est	le	
paradigme	des	images	et	les	images	singulières	les	paradigmes	de	la	nymphe	».	(Agamben	2008,	
32)	 hOps://warburg.library.cornell.edu/panel/46	

Agamben	lui-même	travaille	par	paradigmes	tels	que	«	l'homo	sacer	et	le	camp	de	
concentraDon,	le	«musulman»	et	l’état	d'excepDon…	(qui)	ne	sont	pas	des	hypothèses	par	
lesquelles	j’entendais	expliquer	la	modernité,	en	la	ramenant	à	quelque	chose	comme	une	
cause	ou	une	origine	historique.	Au	contraire,	comme	leur	mulDplicité	même	aurait	pu	le	laisser	
entendre,	il	s’agissait	chaque	fois	de	paradigmes;	et	leur	objecDf	était	de	rendre	intelligible	un	
série	de	phénomènes,	dont	la	parenté	avait	échappé	ou	pouvait	échapper	au	regard	de	
l’historien	».		(Agamben	2008,	35).	

Revenons	maintenant	au	célèbre	commentaire	de	Freud	sur	le	statut	épistémologique	de	la	
pulsion:		

«	La	doctrine	des	pulsions	est,	pour	ainsi	dire,	notre	mythologie.		Les	pulsions	sont	des	êtres	
mythiques,	grandioses	dans	leur	indéterminaDon.	Nous	ne	pouvons,	dans	notre	travail,	faire	
abstracDon	d'elles	un	seul	instant,	et	cependant	nous	ne	sommes	jamais	sûrs	de	les	voir	
disDnctement.	Vous	savez	comment	la	pensée	populaire	s’en	Dre	avec	les	pulsions.	On	postule	
des	pulsions	aussi	nombreuses	et	aussi	diverses	qu'on	en	a	précisément	besoin—une	pulsion	de	
valorisaDon,	d'imitaDon,	de	jeu,	de	sociabilité,	et	beaucoup	d'autres	encore.	Pour	ainsi	dire,	on	
les	accueille,	on	laisse	faire	à	chacune	son	travail	parDculier,	et	ensuite	on	les	congédie.	Nous	
avons	toujours	pressenD	que	derrière	ces	nombreuses	peDtes	pulsions	d'emprunt	se	cache	
quelque	chose	de	sérieux	et	de	violent	dont	nous	voudrions	nous	approcher	
prudemment.	»	(Freud,	Oc.	vol.	XIX,	178)		

Dans	la	descripDon	de	Freud	des	pulsions	comme	«	des	enDtés	mythiques,	grandioses	dans	
leur	indéterminaDon	»	nous	avons	une	idée	de	quelque	chose	derrière	chacun	des	exemples	de	
Freud	qui	n'est	pas	visible	en	tant	que	tel.	Si	nous	acceptons	qu'il	n'y	ait	pas	de	chose	
généralisable	et	déterminée	par	un	ensemble	de	règles	derrière	tous	ces	exemples,	ceOe	qualité	
d’indéterminaDon	peut	être	vue	comme	une	sorte	de	posiDvité.	Ce	qui	est	«	derrière	ces	
nombreuses	peDtes	pulsions	d'emprunt	»	n'est	pas	une	chose	«	spécifiable	»,	mais	c’est	la	série	
d’exemples	elle-même	qui	est	de	l’ordre	du	paradigme.	

Dans	la	même	veine,	regardons	la	descripDon	de	la	libido	par	Freud	dans	la	psychologie	de	
masse	comme	un	autre	exemple	de	la	pensée	paradigmaDque	non	thémaDsée	chez	Freud:		

«	Libido	est	une	expression	provenant	de	la	doctrine	de	l'affecDvité.		Nous	appelons	ainsi	
l'énergie,	considérée	comme	grandeur	quanDtaDve	-	quoique	pour	l'instant	non	mesurable	-,	de	
ces	pulsions	qui	ont	à	faire	avec	tout	ce	que	l'on	peut	regrouper	en	tant	qu'amour.	Le	noyau	
appelé	par	nous	amour	est	formé	naturellement	par	ce	qu'on	nomme	d'ordinaire	amour	et	que	
chantent	les	poètes,	l'amour	entre	les	sexes	avec	pour	but	l'union	sexuée.	Mais	nous	n'en	
séparons	pas	ce	qui,	par	ailleurs,	parDcipe	du	nom	d'amour,	d'une	part	l'amour	de	soi,	d'autre	

https://warburg.library.cornell.edu/panel/46


	4

part	l'amour	pour	les	parents	et	pour	l'enfant,	l'amiDé	et	l'amour	pour	les	hommes	en	général,	
pas	plus	que	le	dévouement	à	des	objets	[Gegenstand]	concrets	et	à	des	idées	abstraites.	Notre	
jusDficaDon	réside	en	ce	que	l'invesDgaDon	psychanalyDque	nous	a	enseigné	que	toutes	ces	
tendances	sont	l'expression	des	mêmes	moDons	pulsionnelles	qui,	entre	les	sexes,	poussent	à	
l'union	sexuée,	dans	d'autres	circonstances	sont	certes	écartées	de	ce	but	sexuel	ou	empêchées	
d'aOeindre	celui-ci,	mais	n'en	conservent	pas	moins	assez	de	leur	essence	originelle	pour	
maintenir	reconnaissable	leur	idenDté	(sacrifice	de	soi,	tendance	au	rapprochement)	»	(Freud	
OC.	vol	XVI,	29).	

Quand	Freud	déclare	«	toutes	ces	tendances	sont	l'expression	des	mêmes	moDons	
pulsionnelles…		mais	n'en	conservent	pas	moins	assez	de	leur	essence	originelle	pour	maintenir	
reconnaissable	leur	idenDté»,	Freud	voit	la	libido	comme	«immanente»	dans	les	nombreux	cas	
d'amour	variés.	Cela	résonne	avec	Agamben:	«	le	groupe	paradigmaDque	n'est	jamais	
présupposé	par	les	paradigmes;	il	est	plutôt	immanent	en	eux.	»	C'est	comme	si	Freud	disait:	
«	Voici	un	exemple	de	libido	au	travail	dans	l'amour	mais	il	y	a	ces	autres	exemples	et	même	des	
exemples	où	le	cours	de	l'amour	est	détourné,	mais	ils	sont	toujours,	en	quelque	sorte,	des	
exemples	de	libido.	»	Bien	que	l'union	sexuelle	pour	Freud	semble	être	le	principal	exemple,	ce	
n'est	pas	la	définiDon	de	la	libido.	Ainsi,	il	existe	de	nombreux	exemples	de	libido,	mais	aucune	
généralisaDon	fixe	de	la	libido	en	tant	que	telle.	

R.S.


