
Udo HOCK 

Bénédictions et malédictions du pluralisme en psychanalyse 

AUTRES TITRES POSSIBLES 
Le pluralisme de la psychanalyse : bénédiction ou malédiction ? 

Bienfaits et méfaits du pluralisme en psychanalyse 
Heurs et malheurs du pluralisme en psychanalyse 

La notion d’Enstellung comme remède au pluralisme 

L’Enstellung pour unifier le pluralisme 

I. 1. Introduction 

Le pluralisme est l’un des défis les plus importants de la psychanalyse 
actuelle. Il n’est pas certain que la psychanalyse ait jamais parlé d’une seule 
voix, ni que la théorie freudienne ait jamais été l’unique théorie de référence, 
mais il est certain que ce n’est nullement le cas aujourd’hui. La psychanalyse 
parle au pluriel, et la lecture de l’œuvre de Freud est plurielle. Toute tentative 
pour s’approprier l’exclusivité de son héritage est vouée à l’échec. Il n’existe 
évidemment pas une version unique de la théorie, ou de la pratique, qui 
trouverait un prolongement naturel chez tel ou tel de ses successeurs engagé 
dans un lien particulier avec lui. Que nous l’aimions ou le détestions, et quelle 
que soit notre appartenance psychanalytique, nous baignons tous dans le 
pluralisme. 

Après avoir rappelé la définition du pluralisme donnée par Robert 
S. Wallerstein au moment où il présidait l’IPA, je m’interrogerai sur le 
pluralisme dans la pensée de Freud. Son autoritarisme à l’égard de ses anciens 
élèves a fourni un modèle pour la suite. La confusion babélienne des langues 
psychanalytiques, qui est la conséquence du pluralisme, pose un problème que 
j’essaierai de résoudre à l’aide de la notion d’Entstellung, un mot clé chez 
Freud. Le terme a une double signification en allemand, largement utilisée par 
Freud : déformer une chose, cela signifie donner à voir ce qui se cache derrière 
un fonctionnement psychique « normal », sans effraction de l’inconscient. En 
français, toute une série de mots contiennent cette dialectique entre cacher et 
voir : couvrir/découvrir, voiler/dévoiler, disparaître/apparaître, illusion/
désillusion, avec, pour aboutissement, déformer/former.  



2

Cette spécificité de l’Entstellung sera mon fil conducteur pour évoquer les 
courants postfreudiens. Dans quel cas la déformation mène-t-elle à une véritable 
disparition de la source freudienne ? Et quand fait-elle apparaître des aspects de 
l’inconscient qui n’ont été que peu, ou pas du tout, articulés par Freud lui-
même ?  

I. 2. À partir de Wallerstein 

Depuis l’article fameux de Robert S. Wallerstein, « One Psychoanalysis or 
Many ? », le « pluralisme en psychanalyse » a trouvé place dans le discours 
psychanalytique. En 1987, alors président de l'IPA, Wallerstein plaida devant les 
membres réunis à Montréal pour la prise en compte d’un « pluralisme des 
perspectives théoriques », mais souligna aussi l’« unité quant aux buts cliniques 
et quant à l’effort de guérison » . Il voulait combattre le risque de l’arbitraire des 1

convictions théoriques par le recours à une clinique unifiante. Même si, du point 
de vue métapsychologique, nous pensons différemment les uns des autres, nous 
sommes semblables dans la pratique quotidienne : ainsi pourrait-on résumer sa 
position. 

Par souci de simplicité, je prends maintenant « pluralisme », thème central 
de ma contribution, au sens de Wallerstein, et sans traiter de sa distinction entre 
divergence métapsychologique et convergence clinique. « Pluralisme 
théorique » signifie qu'au sein de la psychanalyse coexistent une grande variété 
d'écoles et d'approches, sans qu'aucune de ces écoles ne puisse revendiquer 
l'hégémonie. Devons-nous accepter cette situation, voire la saluer, ou la 
considérer comme une crise grave, inacceptable et nécessitant une solution ? 

I. 3. Pluralisme et autoritarisme 
En vain cherchera-t-on chez Freud un passage clé où il serait question du 

pluralisme. Le mot semble complètement absent des Œuvres complètes. 
Wallerstein n'a pas tort d’affirmer : « La psychanalyse n’a pas toujours été 
caractérisée par [...] le pluralisme » . Il se référe à l'attitude que Freud a exposée 2

dans « Contribution à l’histoire du mouvement psychanalytique ». Ce texte de 
1914 a été écrit peu après les deux premières « sécessions », celles de Jung et 
d’Adler. Je cite un passage de la première section :  

 WALLERSTEIN, Robert S., « One Psychoanalysis or Many ? », International Journal of Psychoanalysis, t. 69, 1

1988, p. 5-21. Wallerstein affirme « our increasing psychoanalytic diversity, or pluralism as we have come to 
call it, a pluralism of theoretical perspectives, of linguistic and thought conventions, of distinctive regional, 
cultural, and language emphases », puis « our unity of clinical purpose and healing endeavour », p. 5.
 « Psychoanalysis was not always characterized by pluralism… », ibid.2



3

« Die Psychoanalyse ist meine Schöpfung [...]. Ich finde mich 
berechtigt, den Standpunkt zu vertreten, daß auch heute noch, wo ich 
längst nicht mehr der einzige Psychoanalytiker bin, keiner besser als 
ich wissen kann, was die Psychoanalyse ist, wodurch sie sich von 
anderen Weisen, das Seelenleben zu erforschen, unterscheidet, und 
was mit ihrem Namen belegt werden soll oder besser anders zu 
benennen ist . »  3

Cette déclaration est un « magisterial pronouncement », selon l’expression de 
Jeffrey Mehlmann . Elle met l'accent sur l'autorité du locuteur, sur sa position 4

singulière : c’est le maître de la psychanalyse qui parle. Ce qui suit est d’une 
sévérité parfaite envers Adler et Jung, en accord avec une telle ouverture. Les 
anciens élèves sont littéralement ligotés au point d’être méconnaissables, comme 
auteurs, mais aussi comme personnes. Ainsi peut-on lire par exemple à propos 
d’Adler : « Ebenso kläglich und inhaltsleer ist alles, was Adler über den Traum, 
dieses Schiboleth der Psychoanalyse, geäußert hat » . Aussi bien, quelques 5

pages plus loin, la théorie d’Adler est-elle évoquée comme d’une part 
« radicalement fausse », mais, d’autre part, comme sans doute « le plus 
significatif » des deux mouvements .  6

Le geste autoritaire de Freud fait rendre gorge au pluralisme avant même 
qu’il puisse paraître. L'histoire de la psychanalyse nous apprend que d’autres 
suivront l'exemple d’Adler et de Jung et quitteront – volontairement ou 
involontairement – le « mouvement » de Freud. Quelle que soit la force de 
persuasion des arguments freudiens – je reste très impressionné par leur 
pertinence –, le cas « Adler et Jung » fournit un modèle du maniement du 
problème du pluralisme en psychanalyse. Songeons à deux autres exemples très 
importants : d’une part, Melanie Klein et Paula Heimann ; d’autre part, Jacques 

 FREUD, Sigmund, « Zur Geschichte der psychoanalytischen Bewegung » (1914), GW X, p. 44. « La 3

psychanalyse est ma création. […] Je me trouve autorisé à soutenir le point de vue que, même encore 
aujourd'hui, où depuis longtemps je ne suis plus le seul psychanalyste, personne mieux que moi ne peut savoir ce 
qu'est la psychanalyse, par quoi elle se différencie d'autres manières d'explorer la vie d'âme et ce qui doit être 
couvert de son nom ou ce qu'il vaut mieux nommer autrement. » (« Contribution à l’histoire du mouvement 
psychanalytique », 1914, OCF XII, p. 249.)
 MEHLMANN, Jeffrey, « Introduction » à LAPLANCHE, Jean, Life and Death in Psychoanalysis, Baltimore and 4

London, Johns Hopkins University Press, 1976, p. 9.
« Tout est aussi affligeant et vide de contenu dans ce qu’Adler a déclaré sur le rêve, ce schibboleth de la 5

psychanalyse » (FREUD, Sigmund, « Contribution à l’histoire du mouvement psychanalytique », op. cit., p. 304.)
 Ibid., p. 307.6



4

Lacan et Jean Laplanche. Dans les deux cas, il s’agit de la relation d'anciens 
analystes avec leurs analysants, avec des analyses qui avaient duré de longues 
années ; et, dans les deux cas, ces relations prirent fin parce que les analysants 
avaient osé prendre une position théorique (et technique) différente de celle de 
leurs analystes : Paula Heimann, à propos du rôle du contre-transfert dans le 
processus psychanalytique, et Jean Laplanche à propos de la formule de Lacan : 
« L'inconscient est structuré comme un langage », une idée que Laplanche 
considérait comme incompatible avec la métapsychologie freudienne. Ces 
différences menèrent à une rupture complète et irrévocable. Lacan n'a pas 
manqué, de nombreuses années plus tard, de ridiculiser son ex-analysant et 
compagnon Laplanche .  7

Freud, Klein, Lacan ont plus que d’autres pris appui sur leur autorité, et pas 
uniquement sur leurs arguments, pour faire valoir leur position, ce qui a 
contribué au fait que l’enseignement qu’ils avaient fondé porte leurs noms. Dans 
un passage de « La chose freudienne », Lacan fait dire à Freud : « Moi, la vérité, 
je parle » . En même temps, il se positionne comme le héraut de la vérité de 8

Freud. Il encourage ainsi la geste autoritaire, inscrite dans le mouvement 
psychanalytique depuis son début et qui existe encore aujourd’hui, à l'époque du 
pluralisme. Il suffit de penser aux structures hiérarchiques de nos institutions et 
associations, qui engendrent une dépendance intolérable, laquelle se traduit par 
des différences excessives entre les participants, les candidats, les membres et 
les analystes en formation.  

L’apparition du pluralisme a donc d’abord été une grande libération envers 
l’orthodoxie engendrée par Freud lui-même, et cela indépendamment du fait que 
son œuvre, marquée par les rebondissements et virages, les révisions et 
transcriptions, et la mise en question permanente d’anciennes certitudes, se prête 
beaucoup moins au dogmatisme qu’il ne semble de prime abord. L’histoire de la 
psychanalyse, avec ses exclusions et scissions, ses hostilités et animosités 
personnelles, ne peut en tout cas pas dériver d’une prétendue univocité du texte 
freudien et de critères de vérité qui lui seraient inhérents.  

I. 4. Les impasses du pluralisme 

Nous avons tous pu observer les débordements et les excès des 
manifestations du pluralisme depuis la déclaration de Wallerstein. Dans les 
congrès nationaux comme internationaux, nous rencontrons des représentants de 

 Dans la « Préface » qu’il a donnée à la première thèse de doctorat portant sur son œuvre : RIFFLET-LEMAIRE, 7

Anika, Jacques Lacan, Charles Dessart, Bruxelles, 1970, p. 9-20.
 LACAN, Jacques, « La chose freudienne » (1955), Écrits, Paris, Seuil,1966, p. 409.8



5

perspectives diverses, l’un à côté de l’autre, quelquefois sur le même podium, 
sans qu’il y ait le moindre débat sur les différences entre les écoles et les 
traditions. En France, c’est tout d’abord Jean Laplanche qui s’en est pris à ce 
phénomène de juxtaposition des théories en lui assignant le label de 
« postmodernisme ». Il a violemment critiqué cet état de choses en plaidant pour 
l’organisation de débats entre les différentes écoles afin que la psychanalyse ait 
une chance d’être prise au sérieux par les autres sciences . A son avis, il est 9

nécessaire que nous nous référions aux textes et aux thèses des collègues au lieu 
de nous en tenir à nos propres cercles théoriques. Laurence Kahn reprend pour 
sa part cette attitude critique face à la postmodernité analytique qu’elle étudie en 
particulier dans la tradition de la psychanalyse aux États-Unis depuis la 
deuxième moitié des années 60, quand l’Ego Psychology perdit progressivement 
son hégémonie dans le champ psychanalytique. Depuis cette époque, la 
psychanalyse à l’américaine aurait de plus en plus renoncé à considérer la 
métapsychologie freudienne comme la référence centrale de l’image que les 
psychanalystes se font d’eux-mêmes. Selon L. Kahn, la position de Wallerstein 
se situerait dans cette lignée . En 2014, elle a approfondi ces idées dans un livre 10

entièrement consacré à ce sujet : Le Psychanalyste apathique et le Patient 
postmoderne.  

II. 1. L’Entstellung et son rapport avec les notions réunies par la racine « -
stellung » 

Au lieu de suivre cette piste, je voudrais faire valoir une notion qui permet 
de trouver une issue à l’impasse causée par le pluralisme : l’Entstellung 
(déformation). Le terme d’Entstellung est doublement central :  

- Il est le signe que l’inconscient s’est immiscé dans l’activité consciente. 
Dans cette perspective une définition de l’inconscient doit 
obligatoirement prendre en considération l’Entstellung. Il pourrait donc 
offrir une base aux courants divers de la psychanalyse.  

- Je considère tout courant postfreudien comme une sorte d’Entstellung du 
texte freudien, au double sens du mot. 

 Voir LAPLANCHE, Jean, Sexual, Paris, Puf, 2017, p. 203.9

 Voir KAHN, Laurence, « “Verbohrt, extrem, sehr sonderbar”. Aktualität der Metapsychologie und Durcharbeiten der 10
Übertragung », Jahrbuch der Psychoanalyse, t. 67, 2013, p. 171-194.



6

Je souligne d’abord que l’Entstellung est une charnière de la psychanalyse 
freudienne, voire un concept fondamental (Grundbegriff), à tous les niveaux : 
méthodologique, métapsychologique et technique. Ce n’est pas une notion 
secondaire à laquelle on pourrait renoncer sans problème ou qu’on pourrait 
remplacer par une autre. L’Entstellung définit à la fois l’objet et la méthode de la 
psychanalyse, du moins quand on se situe dans la tradition de Freud. L’entrée 
« Attention flottante »  du Vocabulaire de la psychanalyse me permettra de 11

préciser cette idée directrice de mon travail  : 

« Les structures inconscientes telles que Freud les a décrites se font jour à 
travers de multiples déformations, par exemple cette “transmutation de 
toutes les valeurs psychiques” qui aboutit à ce que, derrière les éléments 
les plus insignifiants en apparence, se dissimulent souvent les pensées 
inconscientes les plus importantes. L’attention flottante est ainsi la seule 
attitude objective, en tant qu’adaptée à un objet essentiellement 
déformé . »  12

On voit comment Laplanche et Pontalis déterminent l’objet de la psychanalyse : 
en se référant à deux reprises à l’Entstellung. Or, « l’attention flottante » ou 
« l’association libre », ces deux directives méthodologiques, ne représentent-
elles pas des règles qui, justement , déforment notre « écoute normale » ainsi 
que notre « parole normale » ? Dans ma perspective, l’Entstellung incarne une 
sorte de concept transcendantal de la psychanalyse, qui assure l’unité de notre 
discipline, dispersée dans toutes les directions, affichant un état de confusion 
totale par la polyphonie, voire la polymorphie, qui règne au niveau tant 
théorique que technique. L’Entstellung n’est rien d’autre que la marque 
universelle de l’inconscient . Autrement dit : là où il n’y a pas d’Entstellung, il 13

n’y a pas de trace de l’inconscient. 

Le tableau ci-dessous donne une vue d’ensemble de la relation 
qu’entretient l’Entstellung avec les mots reliés par la racine commune « -
stellung » et de leur emploi par différents auteurs : 

 Dans les OCF, l’expression « gleichschwebende Aufmerksamkeit » est traduite par « attention en égal 11

suspens ». (« Conseils aux médecins »,1912, OCF XI, p. 146.)
 LAPLANCHE, Jean, et PONTALIS, Jean-Bertrand, Vocabulaire de la psychanalyse, Paris, Puf, [1967], 1990, p. 39.12

 « Quant au préfixe “un” dans ce mot [unheimlich], il est la marque du refoulement. » (FREUD, Sigmund, 13

« L’inquiétant », 1919, OCF XV, p. 180.)



7

II. 2. Vorstellung  

Je commencerai mon commentaire de ce tableau par la notion de 
Vorstellung (représentation). Tout un courant, en philosophie comme en 
psychanalyse, critique vivement cette notion centrale de la première topique de 
Freud (conscient, inconscient, préconscient). Je souscris à cette critique 
formulée d’abord par Martin Heidegger, par exemple dans « Die Zeit des 
Weltbildes » , puis, et surtout, par Jacques Derrida qui se réfère explicitement à 14

Freud dans sa conférence de 1980 à l’université de Strasbourg . Derrida pose la 15

question : la famille de mots de la constellation Vorstellung, telle qu’elle est 
utilisée par Freud, appartient-elle toujours à l’âge de la représentation, invoquée 
et déclinée par Heidegger ? Si on suit cette piste, la Vorstellung serait d’abord 
une activité de la conscience ou du sujet de la conscience (ich stelle mir vor: 
j'imagine) pour intégrer le monde extérieur/intérieur (le monde de la 
représentation) dans son propre Weltbild (image du monde) en excluant tout ce 
qui ne convient pas à cette image du monde et du soi. Dans le contexte de la 
Traumdeutung, la Vorstellung comme concept serait liée à l’élaboration 
secondaire, effectuée par le sujet de la conscience qui essaie de dénier 
l’influence de l’inconscient, en se livrant à une réinterprétation excessive et 

Entstellung Déformation (OCF , 
passim)  
V o i r a u s s i l e s 
traductions de Lacan

L. Kahn, S. Weber, U. Hock.

Darstellung  
Rücksicht auf 
Darstellbarkeit  
(Freud, Traumdeutung)

Figurabilité 
Présentabilité

C. Botella. 
L. Kahn, J. Laplanche.

Vorstellung 

Wortvorstellung 

Sachvorstellung

Représentation 

Représentation de mot 

R e p r é s e n t a t i o n d e 
chose

M. Heidegger, J . Derr ida, 
J. Lacan. 
L. Kahn, 
J. Laplanche. 
J. Laplanche.

 Ce texte, écrit en plein cœur de l’ère nationale-socialiste en Allemagne, a connu un destin particulier. Quand il 14

le publia dans le recueil d’articles Holzwege en 1950, Heidegger révisa significativement son manuscrit de 1938 
afin de minimiser son adhésion à l’idéologie nationale-socialiste, mais il n’en fit pas mention (Voir BLUM, 
Eggert, « Die Marke Heidegger », Die Zeit, 13 novembre 2014 (consultable en ligne https://www.zeit.de/
2014/47/philosoph-heidegger-antisemitismus).

 DERRIDA , Jacques, « Envoi », Psyché, Paris, Galilée, [1987], 1998, p. 137.15

https://www.zeit.de/2014/47/philosoph-heidegger-antisemitismus
https://www.zeit.de/2014/47/philosoph-heidegger-antisemitismus


8

faussée du matériel onirique, qui irait jusqu`à l’annihilation de l’inconscient. La 
Vorstellung est d’une certaine façon l’antonyme de l’Entstellung, parce qu’elle 
cherche justement à supprimer les effets de la déformation du rêve, en se 
référant surtout à l’élaboration secondaire.  

Laplanche s’est surtout intéressé à l’interprétation de la Vorstellung dans 
son lien avec des mots composés comme Sachvorstellung, Wortvorstellung, 
Objektvorstellung (représentation de chose, de mot, d’objet). Le point le plus 
important pour nous, c’est son interprétation du mot Sachvorstellung qu’il 
comprend comme « représentation-chose ». La Vorstellung elle-même devient 
dans l’inconscient une chose, elle perd son statut de représentation avec la 
double face signifiant/signifié ou représentant/représenté, et se transforme en un 
signifiant énigmatique qui ne représente rien et qui ne renvoie qu`à lui-même . 16

II. 3. Darstellung - Darstellbarkeit 

Ces deux notions, surtout Darstellbarkeit, ont connu une certaine 
popularité en France grâce aux travaux de Laurence Kahn et de César et Sarah 
Botella. Leur point de départ commun est la Rücksicht auf Darstellbarkeit, 
traduite par « prise en considération de la présentabilité » dans la traduction des 
Œuvres complètes des Puf. Il s’agit d’un des quatre mécanismes du travail du 
rêve (à côté de la condensation, du déplacement et de l’élaboration secondaire). 
Avec ce terme, Freud rend compte du fait qu’au cours de la formation du rêve 
« ein farbloser und abstrakter Ausdruck des Traumgedankens gegen einen 
bildlichen und konkreten eingetauscht wird » . Darstellbar signifie que la 17

langue des mots, moyen par lequel s’expriment les pensées du rêve, est 
transformée dans la langue des images propre au rêve manifeste, pour devenir 
darstellungsfähig .  18

Je n’entrerai pas dans le détail des différences entre Kahn et les Botella 
quant à leur emploi et leur compréhension des mots Darstellung/Darstellbarkeit. 
Deux aspects suffiront. Pour Kahn, le mot Darstellung fait partie intégrante de 
toutes les formations de l’inconscient. Tout acte psychique, pour pouvoir se 
présenter, a besoin d’un médium (visuel, auditif, ou une combinaison des deux). 
C’est pourquoi Kahn entreprend un grand effort pour lier ce couple 
terminologique, Darstellung/Darstellbarkeit, aux autres notions freudiennes 

 LAPLANCHE, Jean, « Court traité de l’inconscient », Entre séduction et inspiration : l’homme. Paris, Puf, 1999, p. 76.16

 FREUD, Sigmund (Freud 1900a, S. 345) puis « darstellungsfähig », ibid., p. 385 ; « […] une expression 17

incolore et abstraite de la pensée de rêve [est] échangée contre une expression concrète et imagée de celle-ci », 
L’Interprétation du rêve, OCF II, p. 384, puis « apte à la présentation » p.

 « Apte à la présentation », ibid., p. 385. 18



9

(Vorstellung, Entstellung, etc.) et sur ce point elle est en accord avec la 
traduction des OCF : « présentation », « présentabilité ». Les Botella utilisent, 
eux, un terme différent pour formuler une nouvelle idée : « figurabilité ». Cette 
notion met au centre une difficulté qui se rencontre dans les pathologies graves 
(autisme, psychose infantile) où on ne trouve pas de matériel inconscient, pas de 
représentation et donc pas de différence entre le manifeste et le latent. Dans ces 
maladies psychiques, il serait surtout question du transit « de la non-
représentation à la figurabilité » . Ce nouveau concept de « figurabilité » a sans 19

doute une grande valeur heuristique. À travers lui se posent de nouvelles 
questions, peu ou pas articulées chez Freud lui-même. Mais par rapport au mot 
Darstellbarkeit, on perd avec cette traduction la liaison avec les autres mots de 
la même famille. 

Il est évident que les deux notions d’Entstellung et de Darstellung sont 
indissociablement liées, car l’Entstellung se montre à la conscience comme une 
Darstellung qui a partiellement échoué (comme dans les actes manqués), qui est 
confuse (comme dans les rêves), énigmatique (comme dans les symptômes) ou 
qui présente ces trois caractères (comme une séance analytique).  

II. 4. Vorstellung – Repräsentation –- Repräsentanz 
Là où l’allemand peut choisir entre Vorstellung et Repräsentation, le 

français et l’anglais ne connaissent qu’un seul mot, représentation ou 
representation. Soulignons que Freud lui-même n’utilise que très rarement le 
mot Repräsentation, qui n’a pas le statut d’un concept. Il en va autrement avec 
le mot Repräsentanz, traduit par « représentance » dans les OCF. 
Repräsentation contient à la fois le représentant (le signifiant) et le représenté (le 
signifié), et accentue le coté représentant sans désigner explicitement un 
représenté. Le verbe repräsentieren (représenter) inclut nécessairement les deux 
côtés du signe : quelque chose représente autre chose.  

Qu’est-ce qui distingue les mots en rapport avec Repräsentation de ceux 
qui se rattachent à Vorstellung ? Tandis que Vorstellung implique un sujet qui 
s'imagine quelque chose, et constitue un acte intrapsychique, il s’agit dans la 
« représentation » d’une relation de délégation : quelque chose prend la place 
d’autre chose, elle s’y substitue. Dans ce cas, il y a toujours un signe extérieur, 
comme l’image ou le mot qui représente autre chose, ce n’est plus une 
Vorstellung (représentation intrapsychique). L’exemple le plus important en 
psychanalyse est assurément la pulsion dans son rapport avec ses représentants. 

 BOTELLA, César et Sára, La Figurabilité psychique, Paris, In Press, [2001], 2007, p. 41.19



10

Il y a deux variantes chez Freud : les passages où la pulsion est le représentant 
du somatique et ceux où la pulsion est représentée par la Vorstellung et l’affect.  

Dans les deux cas, on peut trouver des points communs :  

1. La relation entre le somatique et la pulsion ou bien entre la pulsion et ses 
représentants est toujours une relation de délégation . Il n’y a donc pas de 20

relation directe entre le soma et la pulsion, ni entre la pulsion et ses 
représentants (affect, Vorstellung). La relation entre l’instance qui délègue et 
le délégué reste imprécise. Il en va autrement dans des rapports de causalité 
ou dans les rapports de parallélisme entre les deux faces du signe, comme 
c’est le cas chez Saussure. Dans sa conception du signe linguistique, 
signifiant et signifié sont comme le recto et le verso d’une feuille.  

2. Ce qui est représenté ou délégué est difficile, voire impossible, à définir. 
Cela reste vague et énigmatique. La pulsion est-elle l’équivalent de ses 
représentants ou bien renvoie-t-elle à autre chose ? Question ouverte, mais 
indiquée par l’usage du mot Repräsentanz : Repräsentanz de quoi 
exactement ? Ces deux particularités du mot Repräsentanz (Repräsentanz 
comme délégation, Repräsentanz sans représenté) me semblent tout à fait 
capitales dans tous les contextes où il est question de rapports de 
représentation en psychanalyse. Ces élaborations ont une conséquence pour 
les notions de Darstellung et d’Entstellung. Il est assez difficile de dire ce qui 
est (re)présenté exactement et ce qui est déformé (entstellt) exactement. 
J’avance l’hypothèse que l’inconscient n’existe ni hors de la Darstellung, ni 
hors de l’Entstellung, à travers lesquelles il se donne à voir. 

III. L’Entstellung dans son rapport avec le pluralisme  
Tout courant actuel de la psychanalyse est dans la succession de Freud. Et 

si l’on va plus loin, tout courant me semble être une version déformée (eine 
entstellte Version) du texte de Freud. Quel est donc le rapport à Freud de ces 
versions nouvelles de la psychanalyse ? Je fais la différence entre les versions 
qui déforment Freud en cassant et en déniant complètement son héritage, et 
celles qui le déforment en articulant des aspects négligés, mal vus ou tout 
simplement oubliés. « Mon » Freud, c’est le Freud de l’Entstellung, c’est la 
matrice de ma lecture de la psychanalyse actuelle, qu’il s’agisse de 
l’intersubjectivisme, du relationisme ou du kleinisme, courants sur lesquels j’ai 

 LAPLANCHE, Jean, et PONTALIS, Jean-Bertrand, « Représentant psychique », Vocabulaire de la psychanalyse, 20

op. cit., p. 411.



11

travaillé pendant ces dernières années. Comment traitent-ils le problème de 
l’Entstellung, tellement crucial pour Freud ? Sans surprise, je constate que toutes 
ces approches ratent l’examen : le plus souvent elles sont totalement 
indifférentes à la question de l’Entstellung. 

III. 1. Transfert versus relation : la mésalliance 
L’exemple princeps est la conception du transfert telle qu’on la trouve dans 

les différentes écoles. Le transfert est sans doute le champ de bataille le plus 
controversé de la psychanalyse actuelle et en même temps l’un des derniers 
concepts que les écoles diverses ont en commun. Cependant il risque de perdre 
sa place centrale à l’intérieur de la pratique et de la théorie psychanalytique. De 
nouvelles notions venues des courants intersubjectivistes et relationalistes 
gagnent le terrain : l’« intersubjectivité » et la « relation ». Je voudrais aller 
contre ces courants en affirmant que le transfert est une sorte d’Entstellung à 
deux égards : Entstellung de la remémoration, d’une part, Entstellung de la 
relation, d’autre part. On trouve déjà chez Freud l’expression Entstellung durch 
Übertragung  et Laurence Kahn s’y réfère à plusieurs reprises. Le transfert est 21

une déformation (Entstellung) de la relation entre le médecin et le patient par 
des impulsions inconscientes du patient. Dans les cas extrêmes, le transfert est 
antirelationel, car il détruit la relation de travail entre analyste et patient. À la fin 
des Études sur l’hystérie, lorsque Freud évoque le transfert pour la première 
fois, il le désigne comme une « fausse connexion » ou comme une 
« mésalliance » (en français dans le texte) . Ce terme n’a pas une bonne 22

réputation en nos temps modernes et postmodernes, parce qu’il suppose à 
première vue une opposition entre le vrai et le faux, qui n’a pas la même valeur 
dans le contexte analytique et dans l’usage habituel. Pour l’analyste, c’est le 
non-fonctionnement qui attire son attention. Freud n’a pas cessé d’insister sur le 
fait que l’inconscient se montre à travers les actes manqués – à travers les 
Entstellungen du matériel conscient. C’est pourquoi le transfert n’est pas 
d’abord une alliance, mais une force inconsciente qui attaque l’alliance entre 
analyste et analysant jusqu’à sa dissolution. Nous savons tous que pour Freud le 
transfert est une forme de résistance, contre la remémoration, mais aussi contre 
l’alliance thérapeutique ; il a même créé la notion de résistance de transfert qui 
n’est pas une résistance contre le transfert, mais une résistance exercée par le 
transfert. Pensons au cas Dora et à son transfert sur Freud : elle quitte l’alliance 

 FREUD, Sigmund, « Zur Dynamik der Übertragung » (1912), GW VIII, p. 370 ; « Sur la dynamique du 21

transfert » (1912), OCF XI, p. 112. Pour l’utilisation par Laurence Kahn de la « déformation par transfert », voir 
par exemple L’Écoute de l’analyste. De l’acte à la forme, 2012, p. 153 sqq. 

 FREUD, Sigmund, Studien über Hysterie (1893), GW I, p . 309 ; Études sur l’hystérie (1893), OCF II, p. 330.22



12

avec Freud et agit son transfert négatif avec lui en rompant le contrat. La double 
face du transfert – être en même temps le plus grand obstacle au traitement et 
son plus puissant outil  correspond exactement à la double signification du mot 23

Ent-stellung : ce que la conscience perçoit comme une distorsion inquiétante 
(sens classique d’Entstellung) est aussi l'inconscient dévoilé. Le mot 
« mésalliance » lui-même exprime cette dimension capitale du travail 
psychanalytique : le préfixe « més- » est lui-même la marque de l’Entstellung.  

III. 2. Le souvenir-couverture comme paradigme de la remémoration 
déformée 

Dans les courants postfreudiens, (les postkleiniens, ou Peter Fonagy et sa 
théorie de l’attachement), on assiste à un passage du paradigme de la 
remémoration à celui du transfert. Au lieu de se remémorer des souvenirs 
d’enfance refoulés, il faudrait revivre, et surtout réélaborer et perlaborer les 
conflits inconscients dans le hic et nunc de la situation analytique. Ma critique 
porte sur deux points : d’une part, le transfert n’est lui-même rien d’autre qu’une 
remémoration déformée. Des souvenirs d’enfance non remémorables 
s’actualisent dans le rapport à l’analyste en tant que transfert, le patient agit donc 
ce qu’il ne peut pas reconnaître comme une partie intégrale de son histoire . 24

Donc, d’une part, le transfert est coupé de ces racines freudiennes par ce 
changement du paradigme ; d’autre part, la notion de remémoration est mal 
définie parce que son rapport à l’Entstellung n’est pas reconnu.  

L’exemple par excellence pour ce rapport entre remémoration et 
Entstellung, c’est celui de la Deckerinnerung. La Deckerinnerung, elle aussi, est 
une de ces mots créés par Freud qui risquent d’être oubliées dans le discours 
postfreudien. Comme la mésalliance, la notion de Deckerinnerung porte la 
marque de l’Entstellung dans sa dénomination même. Le mot est traduit par 
screen memory en anglais, et en français d’abord par « souvenir-écran », puis 
dans les OCF, par « souvenir-couverture ». Cette dernière traduction me semble 

 Voir FREUD, Sigmund, « Bruchstücke einer Hysterie-Analyse » (1905) : « Die Übertragung, die das größte 23

Hindernis für die Psychoanalyse zu werden bestimmt ist, wird zum mächtigsten Hilfsmittel derselben, wenn es 
gelingt, sie jedesmal zu erraten und dem Kranken zu übersetzen », GW V, p. 281 ; « Le transfert, qui est destiné à 
être le plus grand obstacle à la psychanalyse, devient son plus puissant auxiliaire si l’on réussit à le deviner 
chaque fois et à le traduire au malade » (« Fragments d’une analyse d’hystérie », 1905, OCF VI, p. 297). Et dans 
« Zur Dynamik der Übertragung » (1912) : « […] die Übertragung, sonst der mächtigste Hebel des Erfolgs, 
[verwandelt sich] in das stärkste Mittel des Widerstandes » GW VIII, p. 367 ; « […] le transfert, par ailleurs le 
levier le plus puissant du succès, se transforme ici en un moyen de la résistance, le plus fort de tous » (« Sur la 
dynamique du transfert », 1912, OCF XI, p. 109). 

FREUD, Sigmund : « Wir haben seine Krankheit nicht als eine historische Angelegenheit, sondern als eine 24

aktuelle Macht zu behandeln », « Erinnern, Wiederholen und Durcharbeiten » (1914), GW X, p. 131 ; « Nous 
n’avons pas à traiter sa maladie comme une affaire d’ordre historique, mais comme une puissance actuelle, 
« Répétition, remémoration perlaboration » (1914), OCF XI , p. 135.



13

plus exacte. Comme dans le cas de l’Entstellung avec sa double face (faire voir 
par défiguration), il s’agit dans la Deckerinnerung d’une dialectique entre 
couvrir et découvrir : en couvrant quelque chose, je découvre autre chose, 
quelque chose d’important. Le « souvenir-couverture » me semble la notion 
centrale pour une approche de l’histoire individuelle et collective qui respecte 
les effets de l’inconscient. Car elle rompt avec une conception du temps fondée 
sur la continuité. Celle-ci se voit brisée lorsqu’en sont extraits les moments où 
se superposent des strates différentes de ma biographie.Telle est la tâche de 
l’analyste : dénouer les divers fils de mon histoire pour voir comment ils sont 
reliés.  

Le souvenir d’enfance d’un patient, tiré de ma pratique de psychanalyste, 
donnera un exemple de souvenir-couverture.  

Un homme d’une trentaine d’années se souvient, lors des premiers 
entretiens, qu’à l’âge de trois ou quatre ans, il est tombé dans un mini-golf et 
s’est cassé le bras. La scène le montre avec son frère aîné et sa mère. Il doit aller 
à l'hôpital et y rester plusieurs jours. Il souffre beaucoup de son bras cassé, 
d'autant que sa mère lui manque cruellement. À première vue, il semble tout à 
fait compréhensible qu'il se souvienne de cette scène. Toutefois il est étonné que 
ce souvenir d’enfance prenne autant de relief, et il se demande pourquoi. Je 
voudrais désigner cette intensité sensorielle particulière comme une forme 
d’Entstellung. Elle indique que plusieurs scènes se sont superposées, qu’une 
condensation, mais aussi un déplacement, ont eu lieu. De fait, la suite de 
l'analyse montrera qu’elle dévoile une constellation particulière de sa vie : il 
souhaite les faveurs de la mère et son grand frère est un rival particulièrement 
dangereux. Il lui faut redouter de perdre cet amour au profit de son frère, avec 
des conséquences néfastes : tomber, se blesser, être endommagé. Alors qu’il était 
un nourrisson, il avait pleuré si fort qu’il avait déclenché une hernie – une 
première « rupture ». La mère n'était pas venue à temps, car elle se trouvait avec 
le frère aîné dans le jardin, un peu éloigné, et l'avait laissé pleurer seul trop 
longtemps. C’est ce que rapportait le récit familial. Le premier souvenir 
d'enfance condense plusieurs fractures et signale en même temps un début 
difficile, qui se poursuit dans la vie du patient par de nombreuses blessures 
(fractures du bras, jambes cassées, mais aussi effractions psychiques). À 
l’occasion d’un séjour à l’hôpital dû à un nouvel accident, à l’âge de la puberté, 
le patient eut du mal à supporter le retard de sa mère lors de sa visite. Il se 
souvient qu’il regardait à travers la fenêtre des toilettes dans la direction où il 
l’attendait – situation qui actualise très tôt et très concrètement l’absence de la 



14

mère. Dans ce souvenir d’enfance, on trouve en même temps un renvoi à la 
première période de la vie du patient et des références à des moments beaucoup 
plus tardifs, et tous ces moments se reflètent avec une intensité sensorielle 
particulière.  

Je propose de comprendre de telles connexions entre des temps 
chronologiquement éloignés, non pas selon le modèle d’un déterminisme 
linéaire, ni comme la projection de fantasmes ultérieurs, mais selon une logique 
de l’après-coup . Les souvenirs-couverture, avec toutes leurs distorsions/25

Entstellungen, sont la première épreuve d’un négatif qui condense plusieurs 
souvenirs de l'histoire infantile ; c’est la tâche de l’analyse de les développer au 
cours du temps. Ce n’est qu’à travers l’enchaînement des différentes scènes que 
leur secret entier se voit révélé. Il faut donc les reconnaître dans leur 
interdépendance et ne pas hypostasier une scène unique. La phrase célèbre de 
Walter Benjamin fournit le modèle : « Der historische Index der Bilder [que je 
comprends comme Deckerinnerungen] sagt nämlich nicht nur, dass sie einer 
bestimmten Zeit angehören, er sagt vor allem, dass sie erst in einer bestimmten 
Zeit zur Lesbarkeit kommen . » Les souvenirs-couverture sont exactement ces 26

images dotées d’une marque historique (Freud n'a jamais douté de leur 
« authenticité ») ainsi que de déformations/Entstellungen, plus ou moins 
énigmatiques, qui ne peuvent être lues que par l’avenir.	

Pour revenir à l’opposition entre le paradigme de la remémoration et celui 
du transfert, qui à mes yeux se fonde sur des définitions insuffisantes de chacune 
des deux notions, je dirai que le souvenir-couverture peut être compris comme 
un souvenir de transfert (Übertragungserinnerung). Mon analysant s’adresse à 
moi avec la demande muette de le soutenir dans la résolution des énigmes de sa 
première enfance et des conflits qui en résultent, comme ils sont mis en scène 
dans ce souvenir. Pouvoir présenter ces événements de son existence sous forme 
de séquence est le résultat d’un travail psychanalytique qui a duré de longues 
années. Ce travail est lui-même devenu une partie intégrante du souvenir-
couverture. Et au cours de ce processus, moi, son psychanalyste, je suis devenu 
une figure transférentielle à l’intérieur de cette scène hautement investie par ses 
fantasmes. 

U.H. 

 Voir LAPLANCHE, Jean, Problématiques VI, L’Après-Coup, Paris, Puf, 2006.25

 « La marque historique des images n'indique pas seulement qu'elles appartiennent à une époque déterminée, 26

e l l e i n d i q u e s u r t o u t q u ' e l l e s n e p a r v i e n n e n t à l a l i s i b i l i t é q u ' à u n e é p o q u e 
déterminée. » (BENJAMIN, Walter, Paris, capitale du XIX siècle, Le Livre des passages, Paris, Cerf, 1989, p. 479.) 


