ENTRE SENS ET PRESENCE, LA REPETITION
Domzinigue Scarfone, Montréal

(Version francaise, revue et corrigée, de la « major lecture » présentée au Congres
de I’Association psychanalytique internationale, Berlin, Juillet 2007.)



‘% épétition suppose ordinairement comparaison. Quelque chose est dit se

répéter lorsqu’il est possible de I'appréhender a partir d’'un point de

référence, d’une chose comparable quil réitere. Dans le champ
psychanalytique, toutefois, il n’en va pas ainsi. L’exploration par Freud du rapport
entre remémoration, répétition et perlaboration a mis en relief des aspects
importants de la répétition qui passent facilement inapercus dans la conception
commune qu'on se fait d’elle. Considérons la définition opératoire de la
remémoration (Erinnern) formulée en 1914 : la remémoration, c’est une «
reproduction dans le domaine psychique » ; la répétition acquiert par voie de
conséquence un sens tres particulier. Elle est alors un autre nom de ce que Freud
nomme Agieren (répétition en acte) et qui contraste avec Erinnern. Si de plus nous
pensons a l'alternance obligatoire entre pensée et action, il s’ensuit que tout ce qui
se situe hors élaboration psychique doit étre considéré comme répétition. Ainsi
définie, la répétition entraine une conception tres précise de ce qui se répete dans le
transfert, ce qui a des effets en retour sur la conduite de la cure.

Sur le plan théorique, on pourrait dire que lorsque Freud s’intéresse a la
répétition en 1914, il est déja en train de s’engager, peut-ctre a son insu, dans ce qui
sera le fameux tournant de 1920. Cette révolution naissante comporte, entre autres
caractéristiques, un approfondissement de la métapsychologie, une pensée tournée
vers les principes de la vie psychique, les pulsions elles-mémes se trouvant
transmuées en principes (de vie et de mort). Alors méme que la rencontre
analytique continue d’informer la pensée clinique, la conceptualité ressemble de
moins en moins a une réplique de ce qui est observé. 1l s’ensuit qu’en 1914, un seul
cas d’Agieren est toujours déja pour Freud une répétition, pour la simple raison qu’il
se situe en dehors du « domaine psychique », c'est-a-dire de la remémoration.
L’attention nouvelle accordée a la répétition ne devrait pas nous surprendre. Apres
tout, la psychanalyse s’intéresse a des systemes vivants et ceux-ci sont toujours
hautement redondants, ayant tendance a se reproduire indéfiniment. Les idées de
Freud sur la répétition ne sont donc pas tant une découverte qu'une conséquence



naturelle de son étude de la vie psychique. Il a d’ailleurs lui-méme souligné que « en
mettant en relief la contrainte a la répétition, nous n’avons abouti a aucun fait
nouveau, mais seulement a une conception plus unitaire. » (Freud, 1914)

Affirmer qu’un acte unique (Agieren) est une répétition peut sembler absurde,
aussi faut-il expliciter ce propos. Si, par opposition a la remémoration, la répétition
est ce qui se tient hors du domaine psychique, il reste que Freud assigne toujours a
'analysant la tache de se remémorer. Dés Pouverture de son texte de 1914, Freud
stipule que si, au plan descriptif, se remémorer consiste a combler les lacunes du
souveni, il s’agit, au plan dynamique, de surmonter les résistances du refoulement.
Or, compte tenu de ce que Freud place sous I'en-téte du refoulement — concept
qu’il est en train d’¢laborer au cours de cette méme période —, se remémorer ne
peut en aucun cas supposer I'acte banal de se rappeler ou d’évoquer. Il suppose au
contraire une transmutation et un changement de statut économique du matériel
concerné. Nous y reviendrons.

Pour le moment, soulignons que si la remémoration est une « reproduction
dans le domaine psychique », il s’ensuit, comme Hans Loewald (1965) I’a bien vu,
qu’elle est elle-méme une forme de répétition. Il y a donc répétition a tous les plans
de Pexpérience analytique. La question est de savoir sous quelle forme nous
rencontrons la répétition. Nous I'accueillons volontiers dans sa forme de
remémoration, puisque celle-ci peut étre contenue dans le domaine psychique et donc
subir une série de transformations sous leffet des processus de pensée. Nous
disons « contenue » au double sens de « délimitée » et de relativement « maitrisée »
ou « controlée », ce qui nimplique aucunement une maitrise complete des
processus psychiques, mais suppose au moins lintroduction d’un retard la ou
régnait un mécanisme de réaction automatique et immédiate. Autre manicre de dire
que le langage (la parole) et le temps ont fait leur entrée sur la scene jusque-la
occupée par lagir de répétition. Langage et temps — deux dimensions essentielles
de la conscience — dont I'absence marque bien que lorsqu’il y a répétition, il n’y
pas de vraie prise de conscience, méme s’il peut y avoir un vague sentiment qu’il est
en train de se passer quelque chose.

Nous voyons ainsi quelle différence passe entre une conception strictement
empirique et une conception métapsychologique de la répétition. Lorsque 1’ Agieren
a lieu, il est par définition déja trop tard pour la conscience. L’acte a déja été
perpétré et le moi conscient ne peut qu’en formuler une justification, une
rationalisation apres le fait. Il importe peu, par conséquent, que I’acte ressemble ou
non a une répétition au sens empirique. Cest néanmoins une répétition au sens
métapsychologique, puisque le sujet n’a pas été en mesure de délibérer a propos de
cet acte, ni d’en rendre compte (ne fit-ce qu’a lui-méme), avec une conscience
suffisante de son sens. Je dis « conscience suffisante » puisque on n’a jamais une
conscience totale du sens de nos actes et de nos paroles et qu’il y a donc toujours
un degré de répétition dans tout ce que nous disons ou faisons. Rien de surprenant,



la non plus. Qu’est-ce en effet que le caractére d’un individu, ou plus largement,
qu’est une culture donnée sinon un ensemble de traits répétitifs ? Or si la répétition
est a ce point omniprésente, il s’ensuit que la remémoration elle-méme va prendre
un sens encore plus spécifique.

SENS ET REMEMORATION

Alors que la répétition constitue le socle du fonctionnement mental au sens
tres général de ce terme, la remémoration se situe, elle, au sommet de lactivité
psychique en tant que processus fragile, pulsant, discontinu, presque évanescent.
Elle consiste en la reprise de possession momentanée des pensées et des
sentiments. Se remémorer, c’est recomposer la totalité de la psyché. Ce n’est pas
ajouter un élément a son album mental, puisqu’un tel album n’existe tout
simplement pas. La remémoration demande un remaniement complet de la psyché,
ce qui implique le mécanisme de l'apres-coup. L’étymologie, qui ne prouve rien par
elle-méme, est ici tout de méme intéressante : « se remémorer » se disait en ancien
francais « remembrer ». Si aujourd’hui « remembrer » est seulement Popposé de
« démembrer » et ne semble avoir aucun rapport avec la mémoire, il est tout de
méme tentant de le rapprocher a nouveau de la remémoration. Cela marche aussi
bien en anglais (#o remember) qu’en italien (rimembrare) et en espagnol (remembranza),
et cette idée de rassembler se soutient de la notion de constante recomposition de
la mémoire, théorisée par Freud en 1896, et reprise par les neurosciences
contemporaines (Edelman, 1989). Déja Augustin dans ses Confessions notait que la
concupiscence disperse ’ame alors que le travail de mémoire la rassemble.

Penser la remémoration comme une recomposition de la psyché, cela
s’impose pour au moins une autre raison. Nous avons déja mentionné que, dans
'acception freudienne, la remémoration n’est pas simple évocation. En effet, s’
s’agissait de simplement remplir les « blancs » de la mémoire, nous serions bien en
peine d’expliquer Teffet transformateur d’une telle remémoration. Nous nous
engagerions en effet dans une remontée a linfini, puisque les blancs une fois
remplis, il faudrait a ce texte désormais « complet », un lecteur de plus, un lecteur
extérieur au texte lui-méme. De ce lecteur interprétant le nouveau texte, il nous
faudrait justifier les choix interprétatifs, ce qu’il retient, les blancs qui persistent
entre les significations retenues. Nous introduirions ainsi un nouveau plan
psychique, nécessitant un nouveau « remplissage » suivi de nouvelles
interprétations, et ainsi de suite jusqu’a l'infini. La remémoration telle que congue
ict implique, au contraire, que /e remémore, c'est le sujet lui-méme. En se recomposant, la
psyché — I'ame (Seele) — se transforme elle-méme. Se remémorer ne requiert pas
un acte supplémentaire d’interprétation — argument de plus, s’il en fallait un, pour
ne pas confondre interprétation psychanalytique et interprétation herméneutique,



puisque I'interprétation analytique vient avant I’acte de se remémorer ou se confond
avec lui. La remémoration proprement dite pourvoit a son propre sens, a sa propre
force de conviction transformatrice. Se remémorer, c’est étre a nouveau capable de
dire « Je ». C’est le « Wo Es war soll Ich werden », 1a ou était du Ca doit advenir du Je.
« Ceest la un travail culturel » ajoute Freud, ce qui n’est pas une simple notation
technique, mais implique tout aussi bien, comme nous le verrons, des dimensions

éthiques.

REPETITION ET LIAISON

Nous offrant une vue plus unitaire en psychanalyse, la répétition pourrait
étre élevée au rang de principe. Principe qui, par contraste avec la remémoration,
opere au-dela du principe de plaisir. Il importe de souligner que cet « au-dela » est
ce vers quoi nous conduit le travail de l'analyse, que cela nous plaise ou pas. Cela
nous plait lorsque les mécanismes compulsifs opérant aux plans fondamentaux de la
psyché parviennent, grace au travail analytique, a acquérir une forme proprement
psychique et a nous ramener ainsi vers le domaine du principe de plaisir. Un
devenir satisfaisant, puisque par la remémoration nous obtenons un gain de sens,
nous insérons, comme nous le disions plus haut, le retard et la parole, et donc la
pensée consciente au sein de ce qui avait tendance a se répéter compulsivement.
Bien que le sens puisse parfois ¢tre douloureux, il est toujours préférable a la
répétition insensée, puisqu’il ouvre la voie aux processus de deuil et de
symbolisation par lesquels la pensée devient plus libre, plus créatrice. Cela
concorde, je crois, avec ce que Freud découvre en 1919, lorsqu’il s’apercoit que la
fonction la plus vitale de la psyché est de lier la quantité d’excitation, a défaut de
quoi lappareil de I'ame (Seelenapparal) retombe au niveau de la répétition, de
I’ Agieren, niveau de base mis a nu par I'échec de la symbolisation. Cette abrasion
psychique, qui raméne au premier plan la répétition, peut sembler une conséquence
indésirable du travail de I’analyse, mais nous savons bien que c’est souvent, sinon
toujours, le chemin que doiz emprunter I'analyse, comme Freud le note déja en
1914. Ce que Freud ne mentionne pas, c’est que la répétition, ou mieux, la déliaison
qui y conduit, est un effet de 'analyse elle-méme. En dissolvant les constructions
psychiques préexistantes que le patient apporte, Ianalyse ouvre la voie a une
déliaison ultérieure, bien que contenue par le cadre et la situation analytique. La
répétition peut alors faire son apparition en tant que forme primaire — et
défaillante — de Peffort de re-lier, de maitriser le désordre économique entrainé par
la déliaison analytique. Vue sous cet angle, la répétition se présente comme
Pextrémité a laquelle peut parvenir la déliaison dans 'analyse, tout en demeurant
« contenue » c'est-a-dire, sans conduire a une désorganisation complete. Laplanche
compare ainsi la situation analytique a un accélérateur de particules au sein duquel
se développent de tres hautes énergies sans entrainer une réaction en chaine.

Les conséquences théoriques et pratiques de ce qui précede sont importantes
et entrainent dans leur sillage des conceptions divergentes sur ce qui constitue un



authentique travail d’analyse. Si, quand la répétition surgit en cours d’analyse,
'analyste manque a la voir comme un trait inhérent a celle-ci, il s’expose ou bien au
pessimisme, ou bien a lactivisme. [J’irais jusqu’a dire que certaines révisions
majeures de lattitude analytique apparues ces derniers temps représentent une
forme d’activisme provoqué par le défi que pose a l'analyste le surgissement de
formes répétitives non-psychiques. Et alors méme que les analystes semblent
chercher a maintenir le travail analytique au plan du sens, on pourrait leur opposer
que Pactivisme en question traduit, dans le contre-transfert, leur propre sujétion au
« principe de répétition ». Par ce mot d’« activisme », je veux dire que dans ces cas la
remémoration est contournée en faveur de l'agir, chez I'analyste autant que chez
son patient. Cela ne signifie pas que I'analyste ne peut en aucun cas céder a un agir
en séance ou que tout agir est malvenu : de toute fagon, cela advient a son insu. Je
parle ici de 'abandon systématique de la méthode analytique, méthode qui suppose
une constante mise en tension entre répéter et se remémorer.

LE MEME ET I’IDENTIQUE

II convient de rappeler ici 'importante distinction proposée jadis par Michel
de M’Uzan (1970) entre répétition du meéme et répétition de lidentique. La
répétition de I'identique correspondrait a la « vraie » répétition, que nous avons
assimilée plus haut a I’Agieren freudien ; c’est ce que jappellerais une « répétition
radicale », une répétition ou n’interviendraient ni déplacement ni condensation. Il
est douteux qu’un étre humain ait jamais fait Pexpérience consciente dune telle
répétition a lidentique. Déja au plan conceptuel, I'identique est une catégorie
fondamentale de la pensée et ne saurait étre lui-méme défini (Lalande, ocabulaire de
la philosophie, p. 454). Sur le plan empirique, a considérer la situation dans son
ensemble, tout événement répétitift comporte toujours déja une différence du
simple fait de la présence de observateur qui percevrait I'identique de la répétition.
Et de toute facon, le cadre spatio-temporel de deux observations de l'identique est
nécessairement différent. Par conséquent, nous ne conserverons la notion de
I'identique qu’au plan conceptuel, comme point de repere métapsychologique,
comme une asymptote qui nous aidera a situer les divers degrés de ressemblance ou
de changement au sein de la répétition. Au plan de Pexpérience subjective, il ne
nous reste que la répétition du méme, se manifestant a des degrés divers
d’élaboration psychique.

En dépit de la redondance suggérée par les termes, /la répétition du méme
apporte du nouveau. Un léger déplacement, une nuance subtile fera a terme dévier
la trajectoire d’un mouvement en apparence circulaire. C’est cet aspect de la
répétition que nous rencontrons dans la pratique. Bien que nous semblions tourner
en rond assez longtemps, un léger changement du ton de la voix, un minuscule
détail fera son apparition dans le discours et, si nous y sommes suffisamment



sensibles, nous réaliserons que nous venons de changer d’orbite. Travaillant au sein
de systemes hypercomplexes comme le corps-psyché, il n’est pas étonnant que se
manifestent ainsi des phénomenes relevant des dynamiques non-linéaires, suivant
lesquelles de minimes déviations de la trajectoire de 'analyse pourront, a terme,
nous déporter grandement.

La répétition de I'identique, de son co6té, me semble assez proche du « Réel »
dans la trilogie lacanienne (réel, symbolique, imaginaire), si I'on songe que Lacan
définissait le réel comme ce qui, réfractaire a la symbolisation, revient constamment
a sa place. On peut dire que le réel est, tout comme la répétition de I'identique, ce
qui ne se laisse pas dévier, déplacer, bref, traiter psychiquement. Nous I’avons dit :
en dépit de sa position a distance de I'expérience, nous ne pouvons éviter de nous
situer par rapport a la répétition de l'identique. Les phénomenes observables qui
marquent le plus nettement la répétition sont, dans notre expérience analytique, les
Agieren, répétitions en acte survenant hors élaboration psychique. Nous avons vu
qu’en se situant en dehors du domaine psychique, un acte unique de ce genre suffit,
méme en I'absence dun comparable, a signaler la répétition. Avec le concept
métapsychologique de répétition de I'identique, nous pouvons faire un pas de plus :
nous n'aurons meéme pas besoin d’un acte repérable dans le comportement
physique ou langagier pour poser la répétition. D’autres faits cliniques pointent vers
elle, un exemple classique étant la pensée opératoire décrite par Marty et de
M’Uzan, état qui expose le sujet a une désorganisation psychosomatique. Comme
on sait, dans I’état opératoire le langage est pauvre en métaphores, il n’y a pas de
lapsus ; la vie onirique est elle aussi appauvrie, de méme que la fantasmatisation.
On peut dire que les processus de pensée sont sérieusement perturbés alors méme
que la concrétude peut donner le change pour un acces normal a la réalité. La
répétition de I'identique se laisse ici entrevoir par I'absence de déplacement, le
manque d’imagination nécessaire aux transformations créatrices de formes et de
sens.

Je voudrais attirer maintenant 'attention sur le fait que I’état opératoire ne
concerne pas la seule psychopathologie clinique. Comme c’est toujours le cas en
psychanalyse, la psychopathologie est le verre grossissant qui nous permet de
détecter des formes semblables dans la vie ordinaire et au sein des phénomenes
sociaux. On est ainsi frappés par la ressemblance entre ce que je viens de rappeler
de I’état opératoire et la description que fait Hannah Arendt de la personne d’Adolf
Eichmann :

« ce nétait pas de la stupidité, mais une curieuse et authentique
inaptitude a penser. Il fonctionnait [durant le proces| dans son réle de grand
criminel de guerre aussi bien que sous le régime nazi : il n’avait pas la
moindre difficulté a accepter un systeme de regles absolument différent. 11
savait que ce qu’il avait alors considéré comme un devoir était a présent
appelé un crime, et il acceptait ce nouveau code pénal comme un nouveau
langage, sans plus. A sa provision d’expressions toutes faites, passablement



limitée, il en avait ajouté quelques nouvelles et était completement perdu
lorsqu’il devait affronter une situation a laquelle aucune d’elles ne s’appliquait
[...]. Les clichés, les phrases toutes faites, ’'adhésion a des codes d’expression
ou de conduite conventionnels et standardisés, ont socialement la fonction
de nous protéger de la réalité, de cette exigence de pensée que les
événements et les faits éveillent en vertu de leur existence. [...] de toute
¢vidence [Eichmann| ne connaissait pas une telle exigence. » (Considérations

morales, p. 26).

Ces remarques d’Hannah Arendt semblent pointer, bien que dans une
perspective différente, en direction de la notion de lidentique. De fait, dans un
autre passage du méme texte, Arendt note qu’aussitot que quelqu’un dit « Je », il
introduit une différence en lui-méme. Dire « Je », c’est précisément ce que
Eichmann évitait ou était incapable de faire. En ett-il été capable, au lieu d’étre ce
« citoyen modele » de ’Allemagne nazie qui faisait son « devoir » et obéissait aux
ordres sans se poser de questions, il aurait au contraire exercé sa propre pensée. En
d’autre mots, 7/ se serait remémoré au lieu de répéter en acte, en 'absence de jugement
critique ; il aurait « remembré », rassemblé son ame au lieu de s’étre
complaisamment dispersé dans les formes répétitives de la psychologie de masse, forme
que la psyché «1égalisée » épouse lorsqu’elle se détourne de la remémoration.

REPETITION ET TRANSFERT

Revenons a la pratique analytique : le statut métapsychologique de la
répétition nous amene a reconnaitre que ¢'est aux limites de lidentique (on du réel) que se
produit effectivement le travail analytique. Le champ de P'analyse a ainsi la particularité de
s’étendre a mesure que s’effectue le travail d’analyse. On pourrait presque parler
d’auto-organisation, voire d’auto-engendrement du champ psychanalytique, si ce
n’était qu’il faut étre deux pour qu’il y ait analyse. On peut néanmoins comparer le
travail de l'analyse a la construction d’'un chemin de fer dans une contrée non
encore cartographiée : c’est le train lui-méme qui, 2 mesure qu’il avance, amene les
ouvtiers et le matériel qui permettront d’aller au-dela des limites déja atteintes!. J.-B.
Pontalis a écrit que P'analyse ne se tient pas dans un espace psychique déja donné,
mais qu’elle institue l'espace psychique lui-méme. « Si psychanalyser, c’est
essentiellement instituer cet espace, la réalité de 'analyse ne saurait étre qu’aux
limites de P'analysable. » (1974, p. 15 ; italiques dans I'original.)

C’est encore Pontalis qui, dans l'article que je viens de citer, nous met en
garde contre la tendance a « interpréter constamment le “transfert”; alors méme
quil ne s’agit pas tant de transfert que d’une répétition agie » (1974, p. 13). A
premicre vue, cette notation peut surprendre : Freud n’écrit-il pas, dans son article
de 1914, que le transfert est un cas patent de répétition ? « Nous remarquons

1 On peut, me semble-t-il, parler ici d’'une ceuvre de transduction, au sens que lui donne Gilbert Simondon
(L’individuation psychique et collective, Paris, Aubier, 1989).



bientot que le transfert n’est lui-méme qu’un fragment de répétition et que la
répétition est le transfert du passé oublié... », écrit-il (1914, p. 190.) Notons que
lorsque Freud dit que le transfert est un « fragment de répétition », cela suppose
que toute répétition n’est pas transfert (au sens clinique) ; a 'inverse, lorsqu’il ajoute
que la répétition est le transfert du passé oublié, il donne au mot « transfert » un
sens beaucoup plus étendu que celui que le mot a pris par la suite. Extension du
sens repérable dans d’autres textes de la méme époque, tel « La dynamique du
transfert » (1912). Extension bien légitime si nous prétons Ioreille a son sens littéral
qui implique déplacement, transports en tous genres. Ce que nous appelons
transfert dans la situation analytique n’est donc qu’un sous-ensemble, certes bien
spécifique, du phénomene général du déplacement. Cest vers cette catégorie plus
englobante que nous devrons nous tourner dans notre étude de la répétition. Nous
en avons déja traité en parlant de l'identique (ou du Réel) comme ce qui ne peut
étre déplacé. En méme temps, nous avons noté qu’un déplacement, fit-il minime,
intervient toujours dans la répétition du méme.

Revenons maintenant a Papparente contradiction entre les vues de Freud et
celles de Pontalis a propos de transfert et répétition. Nous saisirons mieux, je ctois,
la pensée de Pontalis lorsque nous poserons que le transfert analysable se rapporte
a la répétition du meéme, alors que ce qu’il nomme « répétition agie », un Ageren
donc, est de ordre de I'identique. Cela signifie que les interprétations du transfert
ou dans le transfert concernent d’emblée le domaine du sens, alors que ce qui se
répete en Agieren ne livre immédiatement aucun sens et par conséquent ne devrait
pas, toujours selon Pontalis, étre 'objet d’un « remplissage interprétatif qui ne fait
que répondre a la vacuité, a ’évidage, ressentis. » (1974, p. 13).

Ces notations sur le transfert dans le domaine du sens et répétition dans
I’ Agieren, évoquent aussi, sans s’y superposet, ce que Jean Laplanche a formulé en
termes de « transfert en plein » et « transfert en creux ». Bien que Laplanche n’use
pas de ces termes, je crois qu'on peut rapprocher le « transfert en plein » des
paroles, réves, sentiments qui, dans la situation analytique, évoquent un passé
représenté, relativement accessible. La répétition y est de 'ordre de la ressemblance
et le lien entre présent et passé est fait de la méme trame temporelle. Les éléments
en question, présents et passés, partagent, en gros, un méme statut psychique. Le
passé est 1a en tant que passé, mais bien que le présent ait avec ce passé un nombre de
points de correspondance qui peuvent ¢tre mis en lumicre par 'analyse, ce n’est la
souvent qu'un travail préliminaire qui prépare le terrain a lautre modalité du
transfert. Dans cette autre modalité, celle du transfert « en creux », il n’est pas
question de « matériel », au sens d’un contenu positif, mais du dépot par I’analysant,
dans le creux offert par 'analyste, d’un autre « creux », soit la réactualisation de son
rapport a I'énigme originaire, infantile. Le creux offert par I'analyste résulte, dit
Laplanche, du refusement de celui-ci, notamment du refusement de savoir — de
lier, dirions-nous, I'analysant dans les chaines des préconceptions de I'analyste. Un



refusement qui n’est pas simple précepte technique, mais exigence éthique,
s’agissant d’ouvrir un nouvel espace psychique pour I’analysant et non d’énoncer ce
qui était déja relativement accessible dans le domaine du sens. Bien que Laplanche
ne dise rien de tel, il m’apparait que c’est dans ce creux de sens, dans la
confrontation a ce que je nommerais /aphasie de [infantile, que peut surgir la
répétition agie, faute d’un filet de parole pour accueillir et élaborer la quantité mise
en mouvement dans 'appateil de "ame?. Cet agir imprévisible, c’est ce que le
couple analytique travaille objectivement a atteindre, mais sans I’avoir cherché,
puisque par définition on ne peut rien en savoir d’avance et encore moins 'obtenir
sur commande. Sauf dans les cas ou lagir est d’emblée présent, analyste et
analysant n’y parviennent qu’en travaillant dans un cadre analytique rigoureux.
Nous avons mentionné plus tot que c’est la déliaison inhérente au travail de
Ianalyse qui mene a la répétition agie, a la répétition proche de Ilidentique ;
ajoutons maintenant que c’est a partir de cette répétition agie que le travail de
liaison ou de remémoration peut reprendre.

LA REPETITION ET LE TEMPS

On pense ici 2 Winnicott dans « La crainte de 'effondrement » (Winnicott,
1963). La répétition dans le transfert concerne la quelque chose qui n’avait pas été
de l'ordre de lexpérience vécue parce que « le moi [était] trop immature pour
rassembler l’ensemble des phénomenes dans laire de la toute-puissance
personnelle » (p. 91-ma traduction). La situation clinique évoquée par Winnicott est
telle que « si le patient est prét a accepter ce type étrange de vérité, que ce qui n'a
pas été une expérience vécue s’est néanmoins produit dans le passé, alors la voie est
libre pour que cette agonie soit éprouvée dans le transfert en réaction aux
défaillances et erreurs de 'analyste. » (Ibidems, ma traduction). Lorsque Winnicott
partle de ce quelque chose qui n’a jamais été éprouvé, je crois qu’on peut entendre
cela comme « non reproduit dans le domaine psychique », et donc de 'ordre de la
répétition. Cela signifie que la répétition en question se produit, pour le couple
analytique, pour la premiere fois. Et « premiere fois » est a prendre au pied de la
lettre, au sens ou c’est la premiére fois qu’il y a « une fois », que le temps lui-méme
entre en scéne pout la premiére fois, constituant ainsi la notion méme de « fois »°.
Le temps s’empare de cela qui, dans les mots mémes de Winnicott, « ne peut pas
étre mis au passé a moins que le moi ne puisse le situer dans sa propre expérience
au présent et sous son controle tout-puissant maintenant » (Ibidens, ma traduction).
Ce qui est du plus grand intérét pour nous, c’est que Winnicott parle de quelque
chose qui a dt se produire mais qui n’a jamais été inscrit dans une dimension

2 Laplanche désavouerait sans doute cette derniére formulation, vu son rejet du point de vue économique.

3l est intéressant de noter que, en italien, « une fois » se dit « una volta », et que « volta », c’est aussi une volte,
un arc, une boucle, un tour, un retournement (le verso d’une feuille, p. ex.), bref, quelque chose qui « fait retour ».

10



temporelle : cela n’est donc ni présent ni passé, puisque ne pouvant étre mis au
passé que si certaines conditions sont réunies.

Nous obtenons ainsi une autre maniere de définir la répétition en analyse, et
une répétition au plus pres de I'identique : une répétition est ce qui n’a pas encore
acquis une marque temporelle, ce qui n’a pas encore été inséré dans une
chronologie, ou qui reléve de ce quon appelle parfois « temps actuel » (Scarfone,
2000). Ce qu’il y a d’actuel dans le « temps actuel » se retrouve au « temps présent »
du fait d’¢étre éprouvé « maintenant » : alors seulement pourra-t-il étre mis « au
passé » (« in the past tense », écrit Winnicott, au sens clairement grammatical). Par
conséquent, alors méme que la répétition, décrite en troisicme personne, semble
« ramener quelque chose du passé », ce n’est pas exactement le cas. Du point de vue
I'analyste et du patient, la répétition ramene quelque chose qui #'appartient pas encore
au passé, parce que ce n’est pas encore marqué par le temps®.

Cela s’accorde avec une indication importante de Freud dans
« Remémoration, répétition et perlaboration », ou il écrit que « nous n’avons pas a
traiter la maladie comme une affaire d’ordre historique, mais comme une puissance
actuelle » (OCP XII, p. 191) pour tout de suite ajouter que « alors que le malade le
vit [son état de maladie] comme quelque chose de réel et d’actuel, nous avons a y
opérer le travail thérapeutique qui consiste pour une bonne part a ramener les
choses au passé ». (Ibid.) On peut entendre que, comme le fera Winnicott, Freud
affirmait déja que les répétitions significatives en analyse concernent des choses gu:
n’appartiennent pas encore a l'histoire du patient. Si de plus nous ne perdons pas de vue
que la remémoration est pour Freud une « reproduction dans le domaine
psychique » et que du point de vue dynamique elle correspond a une levée de la
résistance de refoulement, alors, comme linconscient refoulé est dit par lui
« atemporel » (Zeitlos), « ramener les choses au passé » ne peut signifier que ceci :
traduire 'inconscient « zeitlos » en passé, c'est-a-dite snstituer la catégorie méme du passé.
I1 s’agit, une fois de plus, d’insérer le temps chronologique au sein de I’actualité de
la répétition, inscrire au passé (Winnicott : iz the past fense) les choses qui se
produisent en analyse « pour la premicre fois » ; ces choses qui, par conséquent,
n’ont point « émergé du passé », mais ont été « mises en présence », extraites de leur
a-temporalité a partir de leur répétition dans le transfert (Scarfone, 20006).

4 Jai appelé cela, dans un autre texte, « Iimpassé » (Scarfone, 2006), néologisme que je retiens aussi par sa
référence a I'impasse que constitue la répétition dans I'agir, impasse dont on ne s’extrait que par un travail « a
travers » : c’est la Durcharbeitung de Freud (durch= a travers), la per-laboration.

5 Michel de M’Uzan (1974), dans un texte peu connu parce qu’originairement publié en anglais, a parlé de la
nécessaire constitution d’'un passé radical.

11



ENTRE SENS ET PRESENCE

L’expression « mises en présence » que je viens d’utiliser mérite clarification.
Par cette mise en présence, je n’entends pas faire appel a une quelconque technique
de « Iici et maintenant ». J’espere que tout ce que j’ai dit jusqu’ici aura su indiquer
que la « présence » en question a peu a voir avec la position an-historique, voire
anti-historique des tenants du « here and now » en analyse. D’une part parce que
cette attitude « here and now » se base sur 'idée que le passé ne compte pas et que
tout repose sur l'interaction entre patient et analyste en tant que « personnes
réelles » engagées dans une relation « réelle ». Or, on aura compris que, dans la
perspective que je développe ici, non seulement le temps est important mais qu’en
fait une des taches décisives de I'analyse est précisément de constituer la catégorie
du passé. De toute évidence, cela suppose que le passé ne saurait étre congu
comme un album d’enregistrements statiques ; c’est un domaine vivant ou opere
I'apres-coup. Par conséquent, « mettre en présence » ne signifie pas répudier le
passé, bien au contraire. Pour ce qui est d’assimiler la notion de présence avec une
conception de I'analyse comme « relation réelle » entre « personnes réelles », il
faudrait d’abord s’attarder a ce terme de « réel » Il est clair que patler de
« personnes réelles » en analyse, comme on le fait dans certains courants
contemporains, ne signifie rien d’autre que 'abandon de la méthode analytique en
taveur d’un « dialogue ordinaire » comportant méme un auto-dévoilement de la part
de l'analyste (Renik, 1999). Ce n’est pas le moment de discuter ces questions. Je me
contenterai d’expliciter le statut de la « présence » dont je parle ici, et de ses
rapports avec la répétition.

On affirme souvent que I'abandon par Freud, en 1897, de la théorie de la
séduction, allant de pair avec le recentrement sur le fantasme inconscient, constitue
'acte de naissance de la psychanalyse. Cela est bien entendu discutable, mais il reste
que le travail analytique place I'objet perdu ou absent en son centre, les destins de
affect et de la représentation étant ses matériaux de prédilection. A la limite, cela
peut servir a indiquer le point d’ou nous partons, mais se révélerait bien insuffisant
si on prétendait que le tout de I'analyse tourne autour du sens, fat-ce un sens latent,
a rendre manifeste par quelque ingénieuse permutation des représentations. Il y a
en effet lieu d’affirmer que déja en 1914, lorsque Freud tourne son regard vers la
répétition et la contrainte de répétition, il entre dans une région de I'ame ou la
représentation n’est plus ’élément central. Cela va culminer, comme on sait, avec
« Au-dela du principe de plaisir » (1919) et « Le mot et le ¢a » (1923), ou il pose un
(a non-représentationnel comme composante majeure de 'appareil de ’ame, alors
que Moi et Surmoi en sont des dérivés par différenciation. Il n’est pas nécessaire de
prendre parti pour ou contre ce dernier modele pour s’apercevoir que celui-ci n’est
pas tant une nouvelle invention qu’une facon différente de présenter des idées qui
avaient été quelque peu délaissées. Ce qui semble a premicre vue une découverte est
en fait une... répétition sous de nouveaux traits de ce qui s’est présenté sous la

12



plume de Freud a plusieurs reprises. Je pense ici aux diverses formes qu’a pris
I’ « au-dela » —ou, si 'on préfere, 'en-deca — de la représentation. Représentation
qui, faut-il rappeler, est un des trois éléments que les lecons de philosophie de
Brentano avaient sans doute incité Freud a étudier de pres. En effet, Brentano
enseignait que trois choses peuplent lesprit : affect, représentation et jugement. On
ne se surprendra donc pas de les retrouver tous trois au centre de la
métapsychologie freudienne : les deux premiers en tant que représentants
psychiques de pulsions, le troisieme comme fonction évoluée dont le refoulement
serait la version avortée (« a mi-chemin entre fuite et jugement de condamnation »,
dit Freud du refoulement en 1915).

Mais Freud n’a jamais été un pur psychologue, et sa métapsychologie était
destinée a fournir une explication bio-psychologique des processus psychiques
(lettre a Fliess du 10 mars 1898). Les représentations devaient donc trop sentir le
psychologisme au nez de quelqu’un qui désirait développer une psychologie
scientifique. C’est ainsi que tout au long des écrits de Freud on trouvera des traces
de ce qui ceuvre au-dela de la représentation, c'est-a-dire au-dela d’une
compréhension strictement psychologique de la vie psychique. Dans I'Esguisse de
1895, par exemple, alors méme qu’il traite de sujets aussi hautement psychologiques
que la cognition, la pensée reproductive, la mémoire et le jugement (chapitres 16 et
17 de la premicre partie), Freud s’attarde a un « complexe de perception de I'étre-
humain-proche » qui « se sépare en deux constituants, dont 'un s’impose par un
agencement constant et forme un ensemble en tant que chose, alors que l'autre est
compris par un travail de remémoration c.-a-d. quil peut étre ramené a une
information venant du corps propre. » (Freud 1895, p. 639-640). En faisant appel
au travail de remémoration et a expérience du corps propre, la « compréhension »
ainsi posée par Freud suppose clairement qu’une #ransformation est a 'ceuvre dans la
représentation de lautre (Nebenmensch) a travers lexpérience de soi. Un tel
traitement de la perception, qui voyage a travers les filtres de la mémoire et est
modifiée en conséquence, préserve sans doute quelque chose de I'autre, mais en
tant que reproduction du méme, instituant ce que j’appellerais un autre remémoré. A
I'opposé, ce qui nous frappe dans la « chose » — dont il dira, au chap. 18, que c’est
ce qui se soustrait au jugement —c’est qu’elle « s’impose par un agencement
constant » (p. 639). Nous voici donc, en 1895, en présence des racines de ce que
Freud étudiera plus a fond en 1914, soit la « reproduction dans le domaine
psychique » (remémoration) contrastant avec ce qui fait impression par sa
« structure constante ». Cette « structure constante » reléve, croyons-nous, du
domaine de la répétition et se situe au plus pres de ce que de M’Uzan a nommé
répétition de l'identique. En d’autres mots, ce qui s'impose dans son inaltérabilité et
échappe a la compréhension, c’est ce qui ne peut étre traité par le travail de
remémoration ni filtré par 'expérience de soi. C’est ce qui ne peut étre « mis au
dedans » (Er-innern) lors du remembrement de I'appareil de 'ame. La chose ne peut
etre représentée, elle s’impose, elle se présente hors pensée reproductive.

13



On trouvera d’autres expressions de la méme idée dans des domaines aussi
divers que la théorie du réve et la psychopathologie des névroses. Je pense ici a la
mention, par deux fois, de 'ombilic du réve dans le livre de 1900, un ombilic qui
relie le réve au « non connu ». Au cceur méme du matériel le plus propice a 'analyse
— le réve — Freud détecte donc un noyau dur qui défait tout espoir d’une analyse
complete. Limite, faut-il noter, qui ne releve pas dun quelconque relativisme
interprétatif : Freud parle clairement de l'existence — par ailleurs attestée par
Iexpérience — de quelque chose de radicalement ininterprétable, situé au dehors
de la remémoration ; un noyau de répétition qui git au cceur du réve le plus élaboré.
Un autre exemple de « présence » au sein du représentationnel nous est donné par
le noyau de « névrose actuelle » que Freud pose au cceur de la psychonévrose

(Freud 1915-17, p. 404)S,

Je tiens a souligner en terminant un aspect important, que j’ai jusqu’ici
négligé, de la relation entre remémoration et répétition. J’ai mentionné en
commencant que la répétition se produit lorsqu’il y a défaillance de la
remémoration. Or, bien que juste cliniquement, cette notation comporte un
jugement de valeur. D’un point de vue strictement métapsychologique, la répétition
ne saurait ¢tre le simple résultat dégradé de I’échec de la remémoration ; elle peut
aussi étre une source importante de nouveauté pour la psyché. Cela peut sembler
contradictoire : comment la répétition, et surtout la répétition de I'identique, peut-
elle étre source de nouveauté ? J’abuserais de la patience du lecteur si je
m’embarquais dans un examen détaillé de cette question. Je me contenterai
d’évoquer a nouveau la répétition qui git au sein de la remémoration, ce noyau dur
qui n’a pas encore été, ou ze peut étre « traité » par le travail de la remémoration. Ce
n'est pas tres différent du concept de résistance que, depuis un siecle, nous
considérons comme le principal obstacle et cependant comme I'ingrédient essentiel
de tout fravai/ d’analyse. Bien que, encore aujourd’hui, la résistance soit connotée
négativement, elle assure un fondement solide au travail de I’analyse si du moins
nous entendons par 1a non la substitution d’un ensemble de représentations a un
autre, mais la création en acte du sens a partir de ce qui se soustrait a la
représentation, a la compréhension, a la pensée. L’article de 1914 montre qu’au
plan de I'expérience clinique un cercle se forme, réunissant répétition, transfert et
résistance. Mais on n’a pas besoin de creuser longtemps pour voir, sur le plan
métapsychologique, la répétition de l'identique, 'ombilic du réve, le noyau de
névrose actuelle et finalement la « chose », nous donner une idée plus précise de ce
a quoi s’affronte le travail d’analyse. Comme Pécrit Pontalis, il n’y a d’analyse qu’aux
limites de I'analysable, c'est-a-dire la ou la résistance est la plus grande. Le travail
d’analyse n’est donc pas tant un travail de découverte ou de décodage qu’un travail

6 || faudrait ici chercher a identifier ce qui opére la transformation entre la « chose » et la part « remémorable ».
Le concept de transduction (Simondon, 1989) pourrait une fois de plus nous servir.

14



d’extraction de la pensée a partit de la répétition ; un travail nécessitant la
remémoration comprise comme rassemblement, remembrement de P'appareil de
I'ame. C’est une authentique production de sens a partir de ce qui est mis en
présence (Gumbricht, 2004) ; mise en présence (et en « pré-sens ») assurée par la
répétition, notre pire ennemi et notre meilleur allié tout a la fois.

Dominique Scarfone

15



16

BIBLIOGRAPHIE

Arendt. H. (1971) Considérations morales, Paris, Rivages, 1996.

Augustin, Les Confessions, Paris, Garnier Flammarion, 1964.

Edelman, G. (1989) The Remembered Present: A Biological Theory of Consciousness, New York,
Basic Books.

Freud, S. (1895) Projet d’une psychologie, in Lettres a Wilhelm Fliess, 1887-1904, Trad.
Francoise Kahn et Francois Robert, Paris, PUF, 20006.

—  (1898) Lettre du 10 mars 1898, in Lettres a Wilhelm Fliess,Op. cit.

— (1912) Sur la dynamique du transfert, Oeuvres completes de Frend — Psychanalyse
(hereafter “OCFP”, vol. X1, Paris, PUF

—  (1914) Remémoration, répétition et petlaboration, OCFP vol. 12

—  (1915) Le Refoulement, OCFP vol. XIII.

—  (1915-1917) Lecons d’introduction a la psychanalyse, OCFP vol. XIV.

—  (1919) Au-dela du principe de plaisir, OCFP vol. XV.
(1923) Le moi et le ca, OCFP vol. XVI.

Gumbrlcht H.U. (2004), Production of Presence. What Meaning Cannot Convey. Stanford, CA,
Stanford University Press.

Lalande, A. (1926) Vocabulaire de la philosophie, Paris, PUE, 16e edition 1988.

Laplanche, | (1987) Nouveaux fondements pour la psychanalyse, Paris, PUF.

— (1993) Du Transfert : sa provocation par lanalyste, i Le primat de lantre en
psychanalyse, Paris, Flammarion, Coll. “Champs”.
Loewald, H. (1965) Repetition and Repetition Compulsion, 7z The Essential 1oewald,
Collected Papers and Monographs, Hagerstown, University Publishing Group, 2000.
M’Uzan, M. de (1970) Le méme et I'identique, 7z De /’Art a la Mort, Paris, Gallimard 1977.
— (1974) Analytical Process and the Notion of the Past, Infernational Review of
Psychoanalysis, 1, 4, p. 461-466. (Trad. fr. in L'Art du psychanalyste. Autour de I'envre de
Michel de M’Ugzan, sous la direction de Francois Duparc, Lausanne, Delachaux et
Niestlé, 1998, p. 205-220.

Modell, A. (1990) Other Times Other Realities. Towards a Theory of Psychoanalytic Treatment.
Cambridge, Harvard University Press.

Pontalis, J.-B. (1974) Bornes ou confins?, Nouvelle revue de psychanalyse, n° 10, “Aux limites
de I'analysable”, Automne 1974, p. 5-16.

Renik, O. (1999) Getting real in analysis. Journal of Analytical Psychology 44(2): 167-187.

Scarfone, D. (2006) A Matter of Time: Actual Time and the Production of the Past,
Psychoanalytic Quarterly, LXXYV, 2006, p. 807-834 (Version francaise modifiée: Un
temps sans mémoire: L’actuel et la production du passé, in B. Chouvier et R.
Roussillon, Iz temporalité psychique. Psychanalyse, mémoire et pathologies du temps, Patis,
Dunod).

Simondon. G, (1989) L’individuation psychique et collective, Paris, Aubier.

Winnicott, D.W. (1963) Fear of Breakdown, i Psychoanalytic Explorations, Cambridge MA,
Harvard University Press, 1989.



