LA PENSEE CHINOISE COMME ECLAIRAGE A LA PENSEE OCCIDENTALE ET A

LA PSYCHANALYSE
PENSER L'IMPENSE, L’CEUVRE DE FRANCOIS JULLIEN

Par Emmanuel Piché

La pensée et les pratiques orientales m’ont intrigué puis intéressé depuis longtemps, mais
c’est depuis peu que je prends la mesure de leurs résonnances (a travers leurs différences
parfois radicales) avec le champ de la psychanalyse, similitudes et différences qui peuvent
donner a penser a 'analyste, autant sur le plan de la métapsychologie que de la pratique

analytique.

Ily a un peu moins de dix ans, alors que je découvrais le potentiel du yoga comme pratique
de l'intériorité psychique en ancrage avec le corps, je suis tombé un peu par hasard sur
un livre qui m’a fortement intéressé et soutenu dans ma constatation d’'un certain
parallélisme entre pensée orientale et psychanalyse. J'avais été frappé dans une classe de
yoga en entendant la professeure parler d’un travail lent et patient sur le corps,
respectant les résistances de celui-ci et travaillant en aval avec elles, laissant le temps
jouer en sa faveur afin de redonner du mouvement et ouvrir les résistances, cherchant a
créer plus d’espace « mental » a partir de ce travail d’ouverture du corps. Le livre que j'ai
découvert au méme moment ne disait pas les choses ainsi, mais il montrait I'importante
compatibilité entre la spiritualité du yoga et la psychanalyse, notamment dans |'aide qu’ils
peuvent apporter a 'Homme afin de voir plus clair en lui, mais aussi dans leur éthique de
I'altérité. L'auteure avait d’abord découvert le yoga dans une période de crise
personnelle, ce qui I'avait amenée dans un deuxiéme temps vers la psychanalyse,
devenant tour a tour professeure de yoga et analyste. Il s’agit de Christiane Berthelet

Lorelle et de son livre De I'un a I'autre, chez Liber.

L’acquisition de connaissances et d’expériences en médecine chinoise continua de me

faire voire que bien avant la théorie et la pratique que développa Freud, les Chinois



avaient depuis des milliers d’années développé une vision « psycho-somatique » de
I’'homme, en exploitant dans leurs pratiques curatives I'idée d’une continuité et non d’'une
opposition entre corps et esprit, voire entre I'univers organique et inorganique. Tout ceci
est dit tres rapidement et mériterait développement, mais mon objectif est plutét de
partager sur cette voie la découverte d’un auteur qui a été pour moi un coup de coeur
récemment et qui, je crois, peut étre tres inspirant pour la réflexion et la pratique

psychanalytique.

Cet auteur, c’est Francois Jullien. Il s’agit d’un philosophe frangais, spécialiste des Grecs,
et aussi sinologue. Il a écrit de nombreux ouvrages, traduits dans quelque vingt-cing pays,
sur la philosophie occidentale, mais aussi sur la pensée chinoise. Il est titulaire de la chaire
sur 'altérité au Collége d’études mondiales de la Fondation Maison des sciences de
I’'homme. Mais un de ses « chantiers » principaux est de tenter de penser I'impensé de la
pensée occidentale en I’envisageant (la dévisageant) de son extériorité, d’un ailleurs, d’un
dehors; et selon lui, la seule réelle extériorité a la pensée occidentale est la pensée
chinoise. Il ne pensera d’ailleurs pas en termes de « pensée » ou « d’identité » chinoise,

mais plutot de « cohérences ».

J'ai été d’emblée interpellé par la facon dont Jullien raconte que le peuple chinois,
notamment au contact des premiers missionnaires jésuites, n‘ont pas été dans une
position de constatation ou d’appétit pour la différence de « philosophie » avec les
occidentaux, mais plutot d’in-différence face a une pensée dont ils ne voyaient pas ce
dont ils pouvaient en faire, ni son rapport possible avec leur culture développée depuis
des millénaires. Francois Jullien montre dans ses écrits, particulierement dans son livre
Entrer dans une pensée, combien la pensée chinoise est étrangére a notre maniere de
réfléchir depuis les Grecs, combien nos concepts majeurs n’ont aucune opérationnalité
la-bas, aucune pertinence ou résonnance, notamment ceux organisateurs de notre facon

de penser comme I'Etre, Dieu, la Liberté, la Vérité.



Son intérét est donc de venir « inquiéter » nos facons de penser en occident a partir d'un
point de référence extérieur, de faire se « dévisager » les deux visions du monde qui se
sont développées dans l'indifférence I'une de I'autre, de les faire entrer en dialogue, de
créer de « |'écart » afin de percevoir ce qui ne se pense pas de I'intérieur. Donc, dépayser
la pensée occidentale afin d’apercevoir ce sur quoi elle s’est constituée et qui n’est plus
ou pas questionné parce qu’implicite et tenu pour acquis. Le pari est celui de I'intelligible
dans I'écart (dia-logue), non pas de la comparaison, mais de |’exploitation des cultures

comme ressources pour ouvrir des possibles, pour réfléchir, en les mettant en tension.

Dans son livre Cinqg concepts proposés a la psychanalyse, Jullien applique donc a la
pensée psychanalytiqgue sa méthode en tant que Freud n’a pas pu faire autrement que de
penser sa métapsychologie et sa pratique de la cure a partir du systeme occidental,

laissant dans son ceuvre des restes impensés faute d’une extériorité pour les penser.

Francois Jullien n’est ni analyste ni analysant, donc il s’attaque a un domaine qu’il connait
peu. Il dira que s’il avait été I'un ou I'autre, il n’aurait probablement pas osé entreprendre
cette mise en tension des deux univers. Pour un analyste, I'intérét de ce livre et de ce type
de travail consiste, il me semble, en un regard rafraichissant et stimulant, interrogateur,
un regard extérieur a ce dans quoi nous baignons quotidiennement et qui, faute

d’extériorité, peut devenir enlisant.

Pour ma part, j'ai été davantage fasciné de voir combien la « pensée chinoise » compte
de similitudes avec la pensée freudienne, mais également comment elle peut nous
remettre en question par le regard de biais gqu’elle adresse a notre pratique en la faisant
un peu sortir de ses gonds. Jullien n’est pas un spécialiste de la pensée psychanalytique,
mais il m’est apparu en général honnéte dans sa lecture de Freud, quoique ne I'abordant
peut-étre pas dans toute sa complexité, mais demeurant assez fidele aux concepts
centraux. S'il a cherché a mettre en dialogue les impensés de la psychanalyse a partir de

I'extériorité chinoise, je trouve qu’il a davantage illustré combien le penser



psychanalytique est proche de celui chinois, et combien la pensée freudienne rompt
davantage avec la pensée occidentale qui a longtemps réfléchi en termes de domination

par la raison des forces et énigmes de la nature humaine.

Je voudrais donc donner ici un apercu des cing concepts que Jullien propose aux
psychanalystes afin d’opérer un décalage et de permettre a la psychanalyse de se réfléchir
et de tenter de s’expliciter. Ces cing concepts permettent également une entrée dans la
pensée chinoise. Il s’agit de la disponibilité par rapport a I'attention du psychanalyste;
I'allusivité par rapport au dire de I'analysant; le biais par rapport a I'ambition de la
méthode; la dé-fixation par rapport a I'enjeu méme de la cure; puis la transformation

silencieuse par rapport a I'exigence de I'action et de son résultat.

Commengons donc par la disponibilité. Notion sous-développée en occident fait

remarquer Francois Jullien, parce qu’elle ne se place ni dans I'ordre de la morale ni dans
celui de la psychologie, parce qu’elle n’est ni prescriptive ni descriptive, parce qu’elle ne
se pense pas davantage comme une vertu que comme une faculté; elle aurait ainsi été
laissée de coté par les penseurs de I'occident et n’est pas entrée dans la construction
effective de notre intériorité. Mais plus important encore, la notion de disponibilité
menace le systeme en fonction duquel nous nous représentons avance Jullien : le sujet y
est concu en creux plutét qu’en plein; il n"est plus celui qui maitrise en projetant et
présumant, en choisissant et décidant, en fixant des fins et s’en donnant les moyens pour

les atteindre.

La notion de disponibilité impliqguée profondément dans la pensée chinoise n’est pas par
ailleurs une invitation a la passivité, mais plut6t le contraire du solipsisme du sujet et de
sa tendance a s’activer sans cesse. Elle est une déprise qui offre une prise plus adroite
parce que fluide, non-arrétée. Notion donc éthique, mais surtout stratégique : son
efficacité est reliée au fait qu’elle ne se localise plus, ne se spécifie plus, ne s'impose plus.

Sa prise est ample parce gu’elle ne se donne plus de piste a suivre, de but a satisfaire, de



quéte a combler, d’objet a s’"emparer. Jullien dira encore: « Cette prise par déprise n’est
plus orientée; elle ne projette plus. Elle est sans ombre portée, n’est plus conduite par
une intentionnalité, tient par conséquent tout a égalité. Son captage est grand ouvert

parce qu’il n"attend rien a capter ».

Face a la notion bien chinoise de disponibilité, Francois Jullien place celle de I'attention
flottante que Freud recommande aux analystes dans la direction de leur cure : ne rien
privilégier, présumer ou projeter; tenir a égalité tout ce qui est dit par I'analysant; garder
son attention diffuse et non focalisée, sans intentionnalité. Mais Jullien fait ressortir que
si ce que Freud propose est bien une forme de disponibilité, il ne le dit pas comme tel, se
trouvant trop pris dans « le grand édifice occidental » pour ne pas avancer sans prudence
dans ses conseils aux analystes. Il y voit comme un symptome le fait que Freud avance
une notion paradoxale, voire contradictoire comme « attention - flottante » : esprit
tourné et tendu vers (attention), mais sans rien de particulier a quoi il serait attentif
(flottante). Concentration, en méme temps que dispersion. Pour Jullien, cela démontre
combien cette position inassumée par Freud de la disponibilité menace le crédo théorique
mettant de I'avant les facultés de la connaissance et leur capacité d’emprise. Et il ajoute :
pourquoi Freud a-t-il remis en question I'empire de la conscience du strict point de vue
des procédures de I'esprit et de sa rationalité cognitive? Il le voit limité par le fait qu’il
n’envisage cette disposition que négativement, par une attention qui se retient d’étre

concentrée, intentionnée.

Retour en Chine. La disponibilité est au centre du comportement du sage, elle oriente
toutes les vertus. Elle est la disposition antidogmatique par excellence, puisque la suivant,
« avancer une idée, c’est déja laisser les autres dans I'ombre; c’est privilégier un aspect
des choses au détriment des autres et sombrer du coup dans la partialité ». Choisir et
privilégier une idée, c’est prendre un parti pris sur les choses de |'existence, ce qui
empéche en conséquence de les considérer dans leur ensemble, sur un méme plan, a

égalité. Francois Jullien fait ressortir plus explicitement I’enchainement : avancer une



idée, c’est s'imposer une nécessité reliée aux conséquences de cette idée sur la conduite,
ce qui meéne a une position arrétée dans laquelle I'esprit s’enlise et n’évolue plus, créant
un « moi » qui représente une forme d’orniere face a I'ensemble des possibles et qui n’est
plus disponible. La sagesse chinoise est liée au moment, a la pertinence d’activer une
disposition ou une vertu lorsque la situation I'exige; exemple donné par Jullien

accommodant quand il le convient, intransigeant dans un autre moment, jamais un ou
I'autre dans « I'absolu ». Il ne s’agit pas d’'un milieu frileux, peureux, a mi-chemin des
opposés et redoutant I'exces, mais plutot d’étre capable de I'un comme de l'autre
extréme. La disponibilité est réglée ainsi sur I'opportunité. L’esprit n’est alors pas advenu,

raidi, constitué, mais en attente, disponible a ce qu’exige le moment.

Francois Jullien se demande si la prescription de Freud concernant la « froideur » de
I’analyste ne serait pas davantage une de « fadeur ». La fadeur, dans le sens qu’en ont
développé les chinois, n’est pas une privation de saveur, mais une saveur qui, demeurant
sur le seuil de la saveur, n’exclut pas. En ce sens, toute saveur ne peut s’affirmer qu’au
détriment d’une autre. La fadeur est donc la saveur disponible se prétant a toutes les
sollicitations. Encore plus, elle est la saveur du tao, fond indifférencié de toutes choses.
Dans les écrits chinois, le sage est fade en ce sens que chez lui, les qualités ne se nuisent
pas entre elles et n’entrent pas en rivalité. Il n’est conditionné par aucun pli de son esprit
qui serait une habitude, il ne privilégie en lui aucune aptitude au détriment d’une autre,

il déploie sa capacité au gré des situations, sans s’enliser en elle.

Ainsi, selon Jullien, I'occident aurait méconnu cette ressource de la disponibilité parce
gu’elle a développé une pensée de la liberté. Notion antagoniste, en ce que la liberté
revendique une effraction par rapport a la situation dans laquelle le moi se trouve
impliqué et c’est cette émancipation qui promeut celui-ci en sujet s’arrogeant une
initiative. La liberté exige un arrachement qui fasse sortir des conditions imparties. Elle
s’affirme par rupture avec I'ordre du monde, les lois de la liberté étant d’'un autre ordre

qgue les lois naturelles, pas physique, mais métaphysique, érigées en absolu. La



disponibilité serait le contradictoire de la liberté, dépliant plutot un rapport d’intégration.
Elle ne cherche pas a nous détacher de la situation pour nous en rendre indépendant,
mais plut6t a nous insérer en elle pour en exploiter les ressources sans affrontement. Elle

cherche a mettre en phase celui qui s’y dispose avec ce qui vient du monde.

Deuxiéme concept : I'allusivité. Francois Jullien y vient au regard du type de parole

proposé a I'analysant, sois la regle de I'association libre. Dire tout ce qui vient a I'esprit,
sans critique ni sélection, voila selon Jullien une offre inusitée qui défie plus qu’on ne
pense au premier regard notre mode de langage habituel et ce sur quoi est basée la parole
en occident. Il souligne combien cette fagon de faire semble évacuer la pertinence de tout
dire : que celui-ci présente un intérét, qu’il ne soit pas absurde. Le patient doit raconter
ce qui se passe dans sa téte, sans en faire un récit, qu’il se laisse aller a suivre le fil de sa
pensée, sans en éliminer I'inepte ou I'inopiné, I'anecdotique, I'incongru, I'obscene, et cela
méme si cela lui est désagréable et lui parait sans importance. Cette fagon de parler met
en relief le fait que nous ne sommes pas |'auteur, le maitre, le détenteur de nos pensées,

gue nous n’en connaissons ni I'origine ni la raison.

Ainsi, mine de rien, la seule régle analytique - I'association libre - prend le contre-pied de
notre raison et en compromet la légitimité. Jullien fait valoir qu’elle ébranle I'idée qu’en
parlant, je m’instaure en sujet qui dit et qui pense, donc qui serait au départ de sa parole,
en revendiquant l'initiative et la responsabilité. Nous sommes donc en plein cceur de la
critique du cogito cartésien : ce n’est pas moi qui pense, mais de la pensée sort de I'ombre
et me vient inopinément, s'impose a mon esprit. Nous nous inscrivons alors en rupture
avec I'exigence fondamentale, en Occident, que la parole s’organise en discours et qu’elle
se justifie en raison. Autrement dit, « avoir quelque chose a dire », exprimer un sens
cohérent avec 'objet de la parole. Freud, en demandant a ses analysants de parler en
sortant de I'exigence de cohérence, rompt avec la fondation de la raison occidentale
inaugurée par Aristote, a savoir que la parole n’est justifiée que si elle se donne un objet

a discourir.



Dans la pensée chinoise, parler ne semble pas autant assigné a un objet. Les taoistes par
exemple, nous dit Jullien, préconisent non pas de dire quelque chose, mais de dire au gré,
car ce quelque chose échappe. Il cite Zhuangzi : « La parole n’est qu’un souffle (...) Dans
la parole, il y a de la parole, mais ce dont on parle n’est pas déterminé ». Donc, pas d’objet
du dire, pas de signification par détermination. La parole taoiste réfere, mais sans

vraiment référer; elle ne dit pas, elle laisse passer.

La parole chinoise est allusive dans son essence affirme Jullien. Elle ne croit pas que parler
puisse se faire de maniére dénotative et déterminative. On ne dit pas nommément, mais
on le laisse entendre, afin de ne pas trahir. Car prétendre se saisir de I'objet de la parole,
c’est le rater pour les Chinois. Il s’agit plutét de s’en laisser traverser au gré de la parole
qui devient ainsi allusive, parce que, ne visant rien, n’enchainant rien, elle ne cesse en son
creux de recueillir et de capter. Faire allusion renvoie a I'idée que, surgissant de plus loin,
on vient jouer d’autant plus librement aupres. Ce qu’on dit alors, parce que plus éloigné
de ce qu’on veut dire, en fait éprouver plus intimement le rapport, parce qu’il le donne a
chercher. Il s’agit de partir d’'un écart pour mieux faire accéder, par son dépassement, a

ce qui est tenu dans le non-dit.

Francois Jullien nous rappelle combien Freud a compris la nature congénitalement
allusive du réve et du symptome. La pertinence de la régle de I'association libre vient de
ce que, sous la censure psychique, la résistance a la satisfaction de la pulsion fera que ce
qui vient a 'esprit de I'analysant ne sera jamais le refoulé méme, mais quelque chose qui
s’en approche, sur le mode de I'allusion. Le désir ne pouvant s’exprimer directement, il le
fera de maniére détournée, par des objets de contournement, substitutifs. Plus
I'analysant parlera librement, sans chercher a dire, plus il sera susceptible de laisser

passer le refoulé qui biaise, ce a quoi fait allusion ses paroles.



Le langage du symptome et du réve, en tant que substitut et rejeton du refoulement
opérant par déformation, est ainsi un art éloquent de I'allusif, avance Jullien, de la motion
repoussée qui continue de réclamer sa satisfaction. L’allusif, selon lui, n’est pas une figure
parmi d’autres en analyse, elle serait son mode général d’énoncé. Le travail de la cure
sera de percer |'allusion de ce qui se cache sous les déformations du refoulement. Plus
I’'analysant s’accroche a la logique, donc plus il résiste, plus ce travail est difficile. L’allusif,
en tant que mode principal d’expression du réve et du symptome, comporterait par
ailleurs un danger selon Jullien qui serait sont interprétation figée par des signifiants

préétablis, la castration par exemple.

Le biais, I'oblique, I'influence. De ce qui précéde, a partir de la disponibilité et de

I'allusif, comment le psychanalyste peut-il procéder pour analyser ses patients? Peut-il
procéder selon une méthode? Pour Francois Jullien, une méthode ne pourrait qu’aller a
I’encontre de I'esprit de I'analyse, et il rappelle que Freud s’est surtout rabattu sur
I'instruction de I'expérience, sur le « métier ». Comment concevoir alors une démarche
qui serait rigoureuse sans étre méthodique, cohérente sans étre prescriptive se demande-

t-il?

Ce qui ne peut étre abordé frontalement, par le raisonnement, devra étre approché de
I'autre maniere possible, c’est-a-dire par l‘oblique. Le biais serait alors I'opposé de la
méthode fait valoir Jullien, il est habituellement concédé a la modestie de I'artisanat face
au prestige de la méthode valorisée en science, relevant davantage du savoir-faire que du
savoir. L'oblique exclut la position de surplomb et la démarche n’est plus projective, mais
processive. Au lieu de marcher droit au but, le biais part du singulier de la situation pour
choisir un angle d’intervention opportun, adapté. Ainsi, ce qui commande est la
disposition, exigeant disponibilité plutot qu’initiative et projet du sujet. On biaise parce
gue le terrain de I'analyse n’est pas plan, et il faut y déjouer la résistance afin de toucher

le patient plutot que de le faire adhérer intellectuellement. La démarche de biais ne sert



pas a instruire, mais a débloquer ce qui blogue en se mettant a couvert, et I'effort n’est

plus méthodique ni rhétorique, mais stratégique.

La Chine se serait trouvée a I'aise pour penser le stratégique parce que, nous raconte
Jullien, sa pensée, qui s’organise en termes de polarité et d’interaction entre des opposés
complémentaires (Yin et Yang), convient bien a I'art de la guerre congcue comme une
interdépendance entre adversaires, ol chacune des parties adverses ne peut se concevoir
sans l'autre. Pour les Chinois (Sunzi), « la rencontre s’opére de face, mais la victoire
s’obtient de biais ». Il s’agit de contourner, de déjouer la résistance adverse pour la faire

céder, faire tomber sa défense de maniére oblique et imprévue.

Le Maitre chinois opéere de la méme maniéere nous dit Frangois Jullien. Lorsque I'éleve
tient a sa position et se cramponne a ses raisons, il ne cherche pas a persuader ni a
argumenter. || commence par le laisser suivre son chemin, sachant qu’une réfutation
immeédiate et frontale ne serait que dépense infructueuse d’énergie, pour qu’a l'aube
d’une plus grande maturation une faille se révele par ol pourra étre entendue sa parole.
Celle-ci peut alors se manifester minimalement, de biais plutot que frontalement, sans
chercher a enseigner ou faire la lecon. Une parole simple qui, en terrain réceptif ou les
défenses sont plus fragiles, désempare I'autre, I'intrigue, le désargonne et lui fait réaliser
ce qui I'agit. La force d’une telle parole stratégique loge dans son effet décontenancant
et décoincant, en intervenant au bon moment et tenant compte du terrain (interne) de
I'autre. Elle doit tomber a pic, toucher a vif, se gardant d’étaler, mais se faisant plutot
incitatrice d’'une transformation qui ne peut prendre appui que de l'intérieur, a partir du
mouvement interne de I'individu. Il s’agit donc d’induire plutét que de conduire, de diriger

plutdt que de trainer, pousser a I'effort plutét que contraindre.

Pour Francois Jullien, I’influence est le mode le plus abouti de I'obliquité. Elle n’est pas

frontale ni directe, elle est discrete et opére a la maniéere d’'une ambiance, elle se répand

de tous cotés. L'influence ne peut étre réfutée ni contredite ni affrontée, elle est ce sur

10



quoi nous avons le moins de prise. Elle n’appartient ni a la catégorie de I'Etre, ni du non-
Etre, pas plus que de la présence ou de I'absence; car elle est prégnance, elle s'infiltre,

s’insinue, pénétre sans alerter, sans méme étre remarquée.

Selon Jullien, Freud évoque I'importance de l'influence dans la cure, mais sans assumer
ses conditions théoriques ni sa portée. Il évoque des passages ou Freud affirme que c’est
par influence que I'on peut avoir une prise sur les résistances (dans ses « Conseils aux
médecins »), mais affirme qu’il n’arrive pas réellement a en rendre compte parce qu’il le
range sous les concepts de transfert et de suggestion, ce qui en réduit la dimension de
fond, ambiante. Il croit que ce qui empéche Freud d’accorder toute sa portée au
phénoméne d’influence est qu’elle porte ombrage a I'autonomie du sujet et semble la
contredire. Etre « sous influence » répugne a notre idéal de liberté. Jullien lie I'influence
a ce restant, au-dela du transfert et de la suggestion, qui résiste aux associations et aux

interprétations, que I'analyste et I'analysant n’arrivent pas a penser.

La Chine pense autrement et plus facilement la notion d’influence fait valoir Jullien, et elle
pourra ici encore peut-étre nous permettre de nous défaire de nos plis théoriques qui
nous empéchent de la penser. Parce que la pensée chinoise ne pense pas notamment en
termes d’Etre et d’identification, mais plutot de flux d’énergie, de pdles et « d’inter-
incitation »; parce qu’elle pense en termes de « modification » et de « continuation », de
« transition », elle a placé l'influence au coeur de son systeme, comme mode général

d’avenement de toute réalité, autant en ce qui concerne la nature que la morale.

Francois Jullien fait ressortir combien persuader s’oppose a influencer. Il montre que
persuader est au centre de la philosophie grecque et de sa recherche de la vérité, au
centre de I'avéenement de la Cité et de I'importance de I'orateur qui cherche a persuader
pour diriger. La Chine n’a pas connu cette figure de I'orateur et n’a pas développé de
rhétorigue comme art de la persuasion. Elle a congu la parole différemment, a I'image du

vent, comme un mode poétique plus que persuasif, devenu aussi le modele de la parole

1"



politique. Mieux vaut en ce sens des paroles qui s’infiltrent et infléchissent en douceur,
puis en profondeur, par ambiance et sans forcer, que des paroles qui visent nommément

leur objet et cherchent a commander.

Revenant a la psychanalyse, Jullien rappelle que Freud insistait sur l'inutilité de
convaincre. Il fait remarquer la similitude dans les entretiens entre analyste et analysant,
et ceux qui se déroulent en présence d'un sage chinois olu linterlocuteur sera
progressivement transformé, sans qu’il le note formellement et sache véritablement par
guoi cela passe. Dans les deux cas, il y a du temps qui passe, non pas dans le face a face
de I'’échange, mais du rapport de biais, comptant également sur le silence qui n’est pas
du mutisme; ne pas vouloir dire ni vouloir se taire, mais laisser passer. En ce sens, il y a
une obligation de lenteur et de déroulement, de I'auto-avénement qu’on ne peut

gu’inciter obliqguement.

Quatriéme concept : la dé-fixation. Tentant de remonter aux « origines » de la

souffrance humaine et de la névrose, Francois Jullien questionne la théorie
psychanalytique et y trouve le concept de fixation, intimement lié a ceux de traumatisme
et de refoulement. Quelque chose dans notre histoire bloque, se coince et nous voila
enlisés dans une impasse qui immobilise et nous condamne a produire des symptomes
plus ou moins invalidants. Le patient en analyse est tombé malade parce qu’a un moment
donné de sa vie, I'accroissement d’excitation a été si fort qu’il n’a pas permis son
élaboration par les voix usuelles du psychisme, ce qui fait que I'individu reste fixé a ce
segment de sa vie qui devient indépassable et ouvre le chemin a la contrainte de
répétition. La fixation s’oppose ainsi a la croissance et au développement, elle fige le

mouvement de I'ame humaine et le fait rester en arriere.
Le concept freudien de fixation trouve un écho puissant dans la pensée chinoise, nous dit
Jullien, qui valorise le déploiement du vital, notamment dans ce qui est appelé

traditionnellement « nourrir sa vie ». Ainsi se pose dans la sagesse chinoise la question

12



morale par excellence, la question la plus globale qui soit: « qu’est-ce que je vois qui traine
en moi et conduit a I'immobilité (...) que j'aurais a « fouetter » pour le rappeler a I'ordre,
celui de se maintenir évolutif, et le garder ouvert a de I'avenir, au lieu que cela reste
blogué dans le passé ». Le vital est ainsi la morale supréme, a I’encontre d’'une pensée
moraliste ou, dans la pensée chinoise, une vertu peut devenir sclérosante en se figeant
dans la pensée et le comportement, réduisant ainsi la disponibilité et la nécessité de

continuer d’avancer.

Francois Jullien visite les textes psychanalytiques et tente d’y repérer ce a quoi tend la
cure. |l formule ainsi ce qu’il trouve : « rendre a nouveau évolutif ce qui s’était immobilisé
et figé — « fixé » - dans la vie psychique ». Et non pas la Vérité, ou le Bien. Mais il décele
une difficulté a le dire clairement par Freud en raison de son influence par la philosophie
grecque qui est finalisante, c’est-a-dire que I'action doit avoir un objectif. Cela pose
probleme avec les fixations puisque leur levée ne peut qu’étre induite et obtenue de biais,
le vouloir et la maitrise restant sans effet a leur endroit. Jullien postule que I'enjeu de la
désobstruction du cours de la vie psychique, ne pouvant se retrouver dans le champ de la
finalité, ne peut étre développé dans la théorie freudienne, mais s’il va dans le sens de Ia
logique de la cure. Freud se retrouverait, selon lui, pris entre les notions d’acte et de
proces, n’arrivant pas a articuler davantage la derniere (présente chez Hegel) parce que

pris dans la premiere qui est le pilier de la morale dans |'Europe classique.

La pensée chinoise, sur ce plan, permet d’articuler plus librement cette notion de proces
et peut-étre éclairer ce qui n’aurait pas été assez élaboré dans la théorie freudienne. Elle
n‘a pas isolé, comme la pensée occidentale, l'unité de l'acte dans la trame du
comportement, mais elle I’'a davantage pensé en termes de cours et de processus. La
« voie » pour la sagesse chinoise est de ne s’arréter dans aucune disposition, méme
vertueuse, de ne s’accrocher a aucune qualité, mais de se maintenir « évolutif », non pas
inerte, mais alerte. Le mal en Chine, que 'on nomme « non-bien », est |'obstruction d’'une

telle voie, le barrage du jeu des polarités, le ralentissement des grands échanges

13



dynamiques, le fait que « cela ne passe plus ». Il en est de méme pour I'homme et la
nature, les problemes apparaissant lorsque les facteurs yin et yan ne communiquent plus

et que les énergies réduisent leur interaction.

En ce sens, la pensée chinoise et la psychanalyse se rejoignent profondément : la
nécessité de transformer notre conduite consiste a la soustraire a I'enlisement de ce qui
tend a la fixer, afin que notre vitalité reste en cours et nous permette de continuer

d’avancer.

Dernier concept : la transformation silencieuse. Voici ce que Francois Jullien en dit :

« J'appelle transformation silencieuse une transformation qui se passe sans bruit, donc
dont on ne parle pas. Silencieuse dans ces deux sens : elle opére sans crier gare, on ne
songe pas a en parler. Son imperceptibilité n’est pas celle de I'invisible, car elle se produit
ostensiblement, sous nos yeux, mais ne se repére pas. Cette indiscernabilité est de I'ordre,
non du spectacle, mais du déroulement; elle ne se déploie pas dans I'espace, mais dans

le temps ».

Qu’il s’agisse de transformation dans la cure analytique, Jullien en convient en s’appuyant
sur les écrits de Freud : transformation de I'inconscient en conscient, transformation d’un
conflit pathogéne en « conflit normal ». Mais selon lui, Freud manque de moyen pour
définir une telle transformation, ne pouvant en cela s’appuyer sur la philosophie grecque
qui promeut I'avénement de la vérité du sujet, ce qu’il ne s’aurait s’agir dans la cure. Et
sachant d’autant plus pertinemment que cette transformation ne peut étre concertée,
gu’elle exige du temps pour se dérouler, qu’elle se fait sans repére ostensible, qu’elle

engage une mutation globale et qu’elle ne se mesure qu’aprés-coup.
Jullien se sert d’une formulation chinoise retrouvée chez Wang Fuzhi pour éclairer ce qui
se passe dans la cure : « déplacement souterrain — transformation silencieuse ». On sait

combien le concept de déplacement est important concernant les processus primaires,

14



mais il s’agit aussi de faire bouger des choses en soi-méme afin de ne plus rester fixé a du
passé. Ce mouvement par contre s’opére dans les strates les plus profondes du patient,
de maniére souterraine. Le patient parle, mais le changement est silencieu, il s’effectue
tranquillement séance apres séance, a son insu. Ce n’est qu’apres-coup que le patient se
découvre différent, méme s’il est toujours le méme, qu’il se rend compte que des
obstructions ont laché et que son énergie circule plus librement, que la pulsion a retrouvé

du mouvement.

La pensée chinoise nous rend plus attentifs aux indices d’une transformation qui échappe
en son fond, cela parce qu’elle est moins attachée a projeter un modele sur les choses
gu’a exploiter le potentiel de chaque situation, nous dis Jullien. Aussi parce qu’elle n’a pas
cherché a dédoubler le monde en physique et métaphysique, mais a plutot été attentive
aux influences et aux incidences de l'un sur l'autre; aux transitions portant a
I'affleurement, lorsque le phénomene sort de I'imperceptibilité, du subtil et de I'infime,
pour poindre au cceur du sensible. Pour elle, le manifeste et le latent sont toujours liés,
intriqués, et I'un ne disparait jamais sous |'autre dans |'observation de celui qui est

attentif.

Francois Jullien nous aide finalement a comprendre comment la pensée chinoise permet
de percevoir de plus prés la processivité impliquée dans les transformations silencieuses.
Celle de la cure ol I'on ne peut précipiter le cours, ou le travail de I'analysant peut étre
favorisé, inspiré, stimulé, mais jamais forcé. Comprendre également que le temps entre
les séances n’est pas vide, mais qu’il permet aux déplacements souterrains d’opérer, aux
adhérences de se défaire. Le travail impliqué nécessite une disponibilité pour accueillir ce
qui se fait, d’'une certaine maniere, par soi-méme. La transformation silencieuse est
pensée par les Chinois sur le mode de la maturation, entre I'actif et le laisser-faire : ne pas

forcer le processus ni s’en désoccuper.

15



