L'inconscient qui parle et 'inconscient dont on parle!

Dominigue Scarfone

En 1923-24, dans « Le moi et le ca » — son dernier grand texte métapsycho-
logique — Freud remet en question le sens systémique qu'il avait donné au
terme « inconscient ». Puisqu'une grande partie du moi doit désormais étre
considérée inconsciente, 'opposition cs/ics ne lui apparait plus aussi utile. Le sens
qualitatif du mot « inconscient » reprend le dessus et Freud se sent obligé de
« concéder que le caractére d’étre inconscient perd pour nous en significativité. Il
se change en une qualité multivoque... »? Toutefois, il ne peut s’'empécher de no-
ter que « la propriété conscient ou non est 'unique flambeau dans l'obscurité de
la psychologie des profondeurs »3. Comment résoudre cet apparent dilemme ?

La voie qu'emprunte aussitot Freud, dans le méme texte, est de s'intéresser
non plus a /'¢fat conscient ou inconscient, mais au devencr conscient, c’est-a-dire au
mouvement entre tcs et cs. Ce devenir conscient exige, écrit-il, il de faire transiter
les contenus inconscients par les canaux de la perception du monde extérieur, et
c’est ce que permet la parole en analyse. Il me semble ouvrir par 14, implicite-
ment, le chemin vers une Jdéfinction opérationnelle de I'inconscient dans sa diffé-

rence avec le préconscient-conscient.

Linconscient se distingue désormais par I'absence des qualités qui sont le
propre du conscient. Il faut donc se demander ce que ces qualités permettent (ou
ce que leur absence empéche). Ainsi posé, I'étre conscient ou inconscient n’est
plus une question de présence ou d’absence dans le champ perceptif, mais ren-
vole & une fonction que I'appareil psychique remplit A travers le devenir conscient.
En effet, si le devenir conscient demande de passer par la perception, celle-ci
n’est pas une fin en soi : elle met « & portée de main », c’est-a-dire qu’elle rend
propre a un certain wusage ce qui jusque-la était inaccessible. Rendre propre a un
certain usage, c'est donner un sens, si, comme |'a écrit Wittgenstein, le sens c’est
I'usage?. Nous dirons qu’est conscient ce qui posséde certaines qualités permet-
tant de donner un sens ou un usage, réel ou potentiel.

'Article paru sous le titre « El inconsciente que habla y el inconsciente del que hablamos », Caliban, Re-
vista Latinoamericana de Psicoanalisis, Vol. 13, n°2, 2015, p. 137-139.

2 8. Freud, Le moi et le ¢a, CEuvres completes, vol. XVI, Presses Universitaires de France, p. 263.
3 Ibidem.
4 L. Wittgenstein, Philosophical Investigations, Blackwell, 1953, proposition 43.



Mais quel sens ? Et un sens donné & quoi ?

Je propose de distinguer entre un inconscient non-structuré, qui se pose
comme guestion, comme probléme ou énigme, et un inconscient vfructuré, consti-
z ) » . . .
tué d'un ensemble de réponses construites au cours du temps mais qui ceuvrent

désormais 2 I'insu du sujet, organisant sa vie fantasmatique.

L'inconscient comme question, non structuré, c’est la Chose inconsciente, cette
énigme qui persiste dans la rencontre de I'autre humain et que Freud a repérée
dés le Projet de 18955. De cette Chose (Ding), sur laquelle Lacan a attiré l'atten-
tion®, je retiendrai qu’elle est par définition non-symbolisée ; elle n’est donc pas
insérée dans une structure, sauf comme béance, trou noir au centre de la galaxie
psychique. L'inconscient-question, c’est le refoulé originaire, reste énigmatique
du message venu de 'autre et contaminé par le Sexual”; refoulé parce que résis-
tant & la traduction®. L'inconscient-question est donc par essence sexuel. Par
conséquent, parler d'un inconscient « structuré » (comme un langage ou autre-
ment), c’est se référer non A cette Chose, mais & un inconscient ol sont repé-
rables des formations agencées en structures qui « habillent » la Chose sexuelle®.
Les formations de cet inconscient-réponse résultent des tentatives de résoudre
I'’énigme de I'autre (pensons par exemple aux théories sexuelles infantiles) ; des
réponses formulées avec les instruments mytho-symboliques que fournit ou im-
pose la culture, tout d’abord a travers la sous-culture familiale!©.

La face de I'inconscient qui est repérable d’ordinaire par 'analyse, ce sont
donc les structures résultant des effets combinés de la Chose inconsciente et des
formes proposées par la culture. Ces agencements inconscients se reconnaissent
par les effets perturbateurs de la Chose (réves, lapsus, actes manqués etc.) Ils ne
sont pas une manifestation directe de la Chose, mais les indices de sa « force d’at-
traction »!! qui dévie le cours « normal » des processus psychiques. Ce cours
« normal » n’est évidemment nulle part repérable puisque fout humain est habité

5 8. Freud, Projet d’'une psychologie, in Lettres a Wilhelm Fliess, Presses Universitaires de France, 2006
6 J. Lacan, Le Séminaire. Livre VII. L’éthique de la psychanalyse, Seuil, 1984.

7 J, Laplanche, Sexual. La sexualité élargie au sens freudien. Presses Universitaires de France, 2006.

8 Lettre de Freud a Fliess du 6 décembre 1896 in Lettres a Wilhelm Fliess, op.cit.

9J’ai développé la notion d’habillage in D. Scarfone, L'impassé, actualité de I'inconscient, Revue frangaise
de psychanalyse, vol. LXXVIII, n° 5, p. 1357-1428. Je tirais cette notion de S. Freud, Fragment d’'une
analyse d’hystérie, (Euvres completes, vol. VI, Presses Universitaires de France, p. 262.

10 Piera Castoriadis-Aulagnier, La violence de l'interprétation, Presses Universitaires de France, 1975.
1 J.-B. Pontalis, La force d’attraction, Seuil, « La Librairie du xxe siécle », 1990.



par la Chose inconsciente, quel que soit son fonctionnement psychique. Il n’y a
de normalité que comme asymptote ou comme ligne médiane 1déale (voire idéo-
q ymp g

logique), chaque culture développant la sienne.

Les formations psychiques inconscientes produites comme réponses ou ha-
billages sont toujours déja déformés, perturbés par la Chose : symptoémes, avec
leurs fantasmes sous-jacents ; identifications ; délires etc. A strictement parler,
cet « inconscient structuré » appartient, selon la premiére topique, au précons-
cient, celui-c1 pouvant toutefois étre fortement polarisé par |'attraction de la

Chose au point de se présenter comme totalement étranger, « en forme de ca ».

L’analyse, la déconstruction, la détraduction de ces formations laissera éven-
tuellement apparaitre l'altérité radicale, I"Unbecmlich — effet plus senti de la Chove
quand fait défaut I'habillage préconscient. Cela donne des moments de désymbo-
lisation, de désidentification, allant jusqu’a la dépersonnalisation en cours d’ana-
lyse. Devant I'indicible de la Chose, le transfert prend le relais. Transferts « en

12, ces nouvelles expériences de I'exposition a I'énigme de

plein » ou « en creux »
I'autre — icl incarné par I'analyste — permettront, dans le cadre de 'analyse, de
nouvelles traductions ou symbolisations. Celles-ci seront la face structurante
(Uics-réponse) de nouveaux refoulements, puisque toute traduction est aussi refou-
lante et que la Chose (I'ics-guestion) persiste, jamais totalement traduite ou sym-

bolisée.

On a donc un inconscient gut parle, fait des tentatives de réponse a un incons-
cient dont on parle, qui, lui, est une question qui se pose sans fin.

Dominique Scarfone

Décembre 2015

12 J. Laplanche, Du transfert: sa provocation par I'analyste, in La Primauté de l'autre en psychanalyse,
Flammarion, 1997.



