
L’inconscient qui parle et l’inconscient dont on parle1

Dominique Scarfone

En 1923-24, dans « Le moi et le ça » — son dernier grand texte métapsycho-
logique — Freud remet en question le sens systémique qu’il avait donné au 
terme « inconscient ». Puisqu’une grande partie du moi doit désormais être 
considérée inconsciente, l’opposition cs/ics ne lui apparaît plus aussi utile. Le sens 
qualitatif du mot « inconscient » reprend le dessus et Freud se sent obligé de 
« concéder que le caractère d’être inconscient perd pour nous en significativité. Il 
se change en une qualité multivoque… »  Toutefois, il ne peut s’empêcher de no2 -
ter que « la propriété conscient ou non est l’unique flambeau dans l’obscurité de 
la psychologie des profondeurs » . Comment résoudre cet apparent dilemme ? 3

La voie qu’emprunte aussitôt Freud, dans le même texte, est de s’intéresser 
non plus à l’état conscient ou inconscient, mais au devenir conscient, c’est-à-dire au 
mouvement entre ics et cs. Ce devenir conscient exige, écrit-il, il de faire transiter 
les contenus inconscients par les canaux de la perception du monde extérieur, et 
c’est ce que permet la parole en analyse. Il me semble ouvrir par là, implicite-
ment, le chemin vers une définition opérationnelle de l’inconscient dans sa diffé-
rence avec le préconscient-conscient.

L’inconscient se distingue désormais par l’absence des qualités qui sont le 
propre du conscient. Il faut donc se demander ce que ces qualités permettent (ou 
ce que leur absence empêche). Ainsi posé, l’être conscient ou inconscient n’est 
plus une question de présence ou d’absence dans le champ perceptif, mais ren-
voie à une fonction que l’appareil psychique remplit à travers le devenir conscient. 
En effet, si le devenir conscient demande de passer par la perception, celle-ci 
n’est pas une fin en soi : elle met « à portée de main », c’est-à-dire qu’elle rend 
propre à un certain usage ce qui jusque-là était inaccessible. Rendre propre à un 
certain usage, c’est donner un sens, si, comme l’a écrit Wittgenstein, le sens c’est 
l’usage . Nous dirons qu’est conscient ce qui possède certaines qualités permet4 -
tant de donner un sens ou un usage, réel ou potentiel. 

Article paru sous le titre « El inconsciente que habla y el inconsciente del que hablamos », Calibán, Re1 -
vista Latinoamericana de Psicoanálisis, Vol. 13, n°2, 2015, p. 137-139.
 S. Freud, Le moi et le ça, Œuvres complètes, vol. XVI, Presses Universitaires de France, p. 263.2

 Ibidem.3

 L. Wittgenstein, Philosophical Investigations, Blackwell, 1953, proposition 43.4



Mais quel sens ? Et un sens donné à quoi ? 

Je propose de distinguer entre un inconscient non-structuré, qui se pose 
comme question, comme problème ou énigme, et un inconscient structuré, consti-
tué d’un ensemble de réponses construites au cours du temps mais qui œuvrent 
désormais à l’insu du sujet, organisant sa vie fantasmatique. 

L’inconscient comme question, non structuré, c’est la Chose inconsciente, cette 
énigme qui persiste dans la rencontre de l’autre humain et que Freud a repérée 
dès le Projet de 1895 . De cette Chose (Ding), sur laquelle Lacan a attiré l’atten5 -
tion , je retiendrai qu’elle est par définition non-symbolisée ; elle n’est donc pas 6

insérée dans une structure, sauf comme béance, trou noir au centre de la galaxie 
psychique. L’inconscient-question, c’est le refoulé originaire, reste énigmatique 
du message venu de l’autre et contaminé par le Sexual ; refoulé parce que résis7 -
tant à la traduction . L’inconscient-question est donc par essence sexuel. Par 8

conséquent, parler d’un inconscient « structuré » (comme un langage ou autre-
ment), c’est se référer non à cette Chose, mais à un inconscient où sont repé-
rables des formations agencées en structures qui « habillent » la Chose sexuelle . 9

Les formations de  cet inconscient-réponse résultent des tentatives de résoudre 
l’énigme de l’autre (pensons par exemple aux théories sexuelles infantiles) ; des 
réponses formulées avec les instruments mytho-symboliques que fournit ou im-
pose la culture, tout d’abord à travers la sous-culture familiale . 10

La face de l’inconscient qui est repérable d’ordinaire par l’analyse, ce sont 
donc les structures résultant des effets combinés de la Chose inconsciente et des 
formes proposées par la culture. Ces agencements inconscients se reconnaissent 
par les effets perturbateurs de la Chose (rêves, lapsus, actes manqués etc.) Ils ne 
sont pas une manifestation directe de la Chose, mais les indices de sa « force d’at-
traction »   qui dévie le cours « normal » des processus psychiques. Ce cours 11

« normal » n’est évidemment nulle part repérable puisque tout humain est habité 

 S. Freud, Projet d’une psychologie, in Lettres à Wilhelm Fliess, Presses Universitaires de France, 20065

 J. Lacan, Le Séminaire. Livre VII. L’éthique de la psychanalyse, Seuil, 1984.6

 J, Laplanche, Sexual. La sexualité élargie au sens freudien. Presses Universitaires de France, 2006.7

 Lettre de Freud à Fliess du 6 décembre 1896 in Lettres à Wilhelm Fliess, op.cit.8

J’ai développé la notion d’habillage in D. Scarfone, L’impassé, actualité de l’inconscient, Revue française 9

de psychanalyse, vol. LXXVIII, n° 5, p. 1357-1428. Je tirais cette notion de S. Freud, Fragment d’une 
analyse d’hystérie, Œuvres complètes, vol. VI, Presses Universitaires de France, p. 262.

 Piera Castoriadis-Aulagnier, La violence de l’interprétation, Presses Universitaires de France, 1975.10

 J.-B. Pontalis, La force d’attraction, Seuil, « La Librairie du XXe siècle », 1990.11

�2



par la Chose inconsciente, quel que soit son fonctionnement psychique. Il n’y a 
de normalité que comme asymptote ou comme ligne médiane idéale (voire idéo-
logique), chaque culture développant la sienne.

Les formations psychiques inconscientes produites comme réponses ou ha-
billages sont toujours déjà déformés, perturbés par la Chose : symptômes, avec 
leurs fantasmes sous-jacents ; identifications ; délires etc. À strictement parler, 
cet « inconscient structuré » appartient, selon la première topique, au précons-
cient, celui-ci pouvant toutefois être fortement polarisé par l’attraction de la 
Chose au point de se présenter comme totalement étranger, « en forme de ça ». 

L’analyse, la déconstruction, la détraduction de ces formations laissera éven-
tuellement apparaître l’altérité radicale, l’Unheimlich — effet plus senti de la Chose 
quand fait défaut l’habillage préconscient. Cela donne des moments de désymbo-
lisation, de désidentification, allant jusqu’à la dépersonnalisation en cours d’ana-
lyse. Devant l’indicible de la Chose, le transfert prend le relais. Transferts « en 
plein » ou « en creux » , ces nouvelles expériences de l’exposition à l’énigme de 12

l’autre — ici incarné par l’analyste — permettront, dans le cadre de l’analyse, de 
nouvelles traductions ou symbolisations. Celles-ci seront la face structurante 
(l’ics-réponse) de nouveaux refoulements, puisque toute traduction est aussi refou-
lante et que la Chose (l’ics-question) persiste, jamais totalement traduite ou sym-
bolisée. 

On a donc un inconscient qui parle, fait des tentatives de réponse à un incons-
cient dont on parle, qui, lui, est une question qui se pose sans fin.

Dominique Scarfone

Décembre 2015

 J. Laplanche, Du transfert: sa provocation par l’analyste, in La Primauté de l’autre en psychanalyse, 12

Flammarion, 1997.

�3


