N/
O cairn

CHERCHER, REPERER, AVANCER

FANTASME ET PROCESSUS DE FANTASMATISATION

Dominique Scarfone

Presses Universitaires de France | « Revue francaise de psychosomatique »

2016/2 n° 50 | pages 47 a 68

ISSN 1164-4796
ISBN 9782130734376

http://www.cairn.info/revue-francaise-de-psychosomatique-2016-2-page-47.htm

Dominique Scarfone, « Fantasme et processus de fantasmatisation », Revue
francaise de psychosomatique 2016/2 (n° 50), p. 47-68.
DOI 10.3917/rfps.050.0047

Distribution électronique Cairn.info pour Presses Universitaires de France.
© Presses Universitaires de France. Tous droits réservés pour tous pays.

La reproduction ou représentation de cet article, notamment par photocopie, n'est autorisée que dans les
limites des conditions générales d'utilisation du site ou, le cas échéant, des conditions générales de la
licence souscrite par votre établissement. Toute autre reproduction ou représentation, en tout ou partie,
sous quelque forme et de quelque maniére que ce soit, est interdite sauf accord préalable et écrit de
I'éditeur, en dehors des cas prévus par la législation en vigueur en France. Il est précisé que son stockage
dans une base de données est également interdit.


http://www.cairn.info/revue-francaise-de-psychosomatique-2016-2-page-47.htm
http://www.tcpdf.org

DOMINIQUE SCARFONE

Fantasme et processus de fantasmatisation

Pour Michel de M’Uzan

La question du fantasme est au cceur de la psychanalyse et de sa
métapsychologie et la littérature a son sujet est si vaste que nous ne sau-
rions en rendre ici adéquatement compte'. Mais, du fait méme de cette
position métapsychologique centrale, la réflexion a propos du fantasme
en psychanalyse est toujours a reprendre, puisqu’il existe en chacun
une tendance naturelle a dériver, sans toujours s’en rendre compte, du
mode de pensée métapsychologique vers un mode plus quotidien. Déja
en 1952, dans son texte « Nature et fonction du phantasme », Susan
Isaacs déplorait la dévaluation, parmi les psychanalystes, de la réalité
psychique a laquelle on déniait « sa propre objectivité comme fait psy-
chique », dépréciant aussi, par le fait méme, « 'importance des pro-
cessus psychiques comme tels » (1966, pp. 77-78). Nous croyons, par
conséquent, que pour maintenir vivante une approche rigoureuse du
fantasme en tant que réalité psychique, il faut un effort constant afin
d’éviter de retomber dans les dualités banales interne/externe, sub-
jectif/objectif, fantasme/réalité. Autrement dit, il faut constamment
veiller a ne pas perdre de vue que la réalité psychique n’est pas une
simple « réalité subjective » mais que, logée au ceeur de la subjecti-
vité, elle y est un noyau a la fois hétérogene et résistant (Laplanche

& Pontalis, 1985, p. 18).

1. Un groupe d’étude international auquel j’ai eu le privilege de participer n’a pu étudier, sur
plus de deux ans, qu’une fraction des textes sur le sujet, choisis pour leur représentativité de I'un ou
I’autre des nombreux courants existant dans la psychanalyse contemporaine. Voir W. Bohleber et al.
(2015) « Unconscious fantasy and its conceptualizations : An attempt at conceptual integration », in
International Journal of Psychoanalysis, vol. XCVI, pp. 705-730.

Rev. frang. Psychosom., 50/2016



48 Dominique Scarfone

FREUD : OUTIL ET PROBLEMES

Le probléme est qu'une telle retombée dans la dualité banale nous
semble parfois favorisée par certaines formulations de Freud lui-méme,
ou se profile une conception du fantasme comme entité « bien formée »
pouvant loger telle quelle dans 1’inconscient. Par exemple, en 1908,
Freud pouvait écrire ceci :

Les fantaisies inconscientes, ou bien ont de tout temps été inconscientes, ayant
été formées dans I’inconscient, ou bien, ce qui est le cas le plus fréquent, elles
furent autrefois des fantaisies conscientes, et ont ensuite été oubliées inten-
tionnellement, aboutissant dans I’inconscient du fait du « refoulement ». En
ce cas, ou bien leur contenu est resté le méme, ou bien il a connu des modi-
fications, de sorte que la fantaisie inconsciente constitue un rejeton de la
fantaisie jadis consciente (Freud, 1908, pp. 180-181).

Quelques lignes plus haut, il avait affirmé que :

I’observation ne laisse aucun doute sur le fait qu’on trouve [des] fantaisies
sous une forme aussi bien inconsciente que consciente et que ces derniéres,
sitét devenues inconscientes, peuvent aussi devenir pathogenes, ¢’est-a-dire
s’exprimer en symptomes et en acces. (op. cit., p. 180).

Le probléeme consiste en ce que Freud semble alors ne se poser le pro-
bléme de I’état ou du devenir inconscient du fantasme qu’en termes de
qualité consciente ou inconsciente, sans évoquer le caractére hétérogéne
du fantasme inconscient par rapport a la subjectivité courante. Comme
Laplanche et Pontalis, déja cités, le soulignent, le fantasme perd ainsi de
sa structure et nous nous trouvons devant une version assez appauvrie
de sa réalité psychique. Par conséquent, nous croyons que la question a
reprendre constamment est celle consistant a savoir comment préserver
a son endroit ce que j’appellerais une « position méta », par différence
avec toute psychologie du conscient et, a présent que les sciences cogni-
tives ont accepté 1'idée d’une « mentalité inconsciente », toute « psycho-
logie de I'inconscient ».

L’approche « psychologique » se double, par ailleurs, de ce qu’on
pourrait appeler une conception « sédimentaire » des fantasmes, au sens
ou les entités « bien formées » s’accumuleraient « dans » I’inconscient,
a la maniére de ce que concevait Breuer a propos d’Anna O. quand il
écrivait que, sous hypnose, il enlevait chaque soir a celle-ci « toute la
provision de fantasmes qu’elle avait accumulée depuis [sa] derniére



Fantasme et processus de fantasmatisation 49

visite » (Breuer, 1895, p. 48). Comme on le sait, la méthode cathartique
de Breuer fut abandonnée par Freud en méme temps que I’hypnose,
mais la conception sédimentaire est restée assez présente, préservée
dans I'idée de fantasmes « enfouis » tels quels « dans » I’inconscient,
fantasmes qu’il faudrait « déterrer » par un travail comparable a celui
de I’archéologue. Or, a recourir imprudemment a la métaphore archéo-
logique, on peut perdre de vue que dans les cas les plus patents ou Freud
a comparé psychanalyse et archéologie, il a aussi pris la peine de les
distinguer nettement, en rappelant que les matériaux mis au jour par
I’analyse sont, contrairement a ceux des archéologues, encore vivants
(Freud, 1937). D’autre part, il a adopté une conception qu’on pourrait
qualifier d’« hyperarchéologique », relevant plus de la réalité virtuelle,
avant la lettre, que de I’archéologie courante, comme cette métaphore de
la ville de Rome ot coexisteraient en un méme lieu et simultanément tous
les édifices et artefacts correspondant a toutes les époques historiques
(Freud, 1930).

On retrouve, jusqu’a un certain point, la conception sédimentaire
dans la théorie kleinienne du « phantasme » (écrit avec un « ph » pour
insister sur la nature inconsciente), théorie qui pourtant insiste sur la
notion de réalité psychique. La conception que propose Susan Isaacs du
phantasme est riche et complexe et nous ne pouvons lui faire ici pleine-
ment justice. Il reste que, pour Isaacs, le phantasme inconscient est
I’expression psychique directe de la pulsion (op. cit., p. 79) et « désigne
essentiellement un contenu psychique inconscient, qui peut ou non deve-
nir conscient » (ibid., p. 77). Nous retrouvons ainsi la notion de fan-
tasme inconscient en tant que « contenu psychique » bien formé. Nous
appelons cette vision « sédimentaire » dans la mesure ou elle semble ne
pas tenir compte des changements significatifs dans la forme comme dans
le contenu qui interviennent dans le passage d’inconscient a conscient.
Par ailleurs, concevoir les fantasmes comme ’expression psychique
directe des pulsions pose un autre probléme théorique, notamment en
ne faisant aucune place au mécanisme de 1’apreés-coup, sur lequel nous
reviendrons. Nous obtenons ainsi un tableau qui finit par contredire la
conception freudienne spécifique de I’inconscient comme systéme vivant,
non-structuré, doté d’une temporalité complexe et ceuvrant au sein d’un

appareil psychique lui-méme vivant et dynamique. La encore, on peut

2. J’ai eu l'occasion de critiquer plus longuement 1'usage trop sommaire de la métaphore archéo-
logique de Freud. Voir D. Scarfone, « The work of remembering and the revival of the psychoanalytic
method », in International Journal of Psychoanalysis, vol. XCV, 2014, pp. 965-972.



50 Dominique Scarfone

trouver chez Freud lui-méme une source possible de cette contradiction.
Ainsi, dans la Métapsychologie de 1915, il décrit les fantasmes comme
des « rejetons de I’inconscient », situés a 'interface des deux principaux
systémes de la premiére topique (Ics et Pcs-Cs). Il dit aussi de ces rejetons
qu’ils sont « hautement organisés », mais affirme aussitot que ces « for-
mations de la fantaisie [ ...] malgré leur haute organisation, restent refou-
lées et, en tant que telles, ne peuvent devenir conscientes » (Freud, 1915,
p- 231). Nous nous trouvons ainsi devant le sérieux probléeme d’avoir a
concilier le haut degré d’organisation qu’il attribue aux fantasmes avec
un statut inconscient et refoulé bien affirmé. Contraste d’autant plus
problématique si I’on retient que Freud caractérise le systéme Ics, dans
le méme texte, par I’absence de négation et d’ordonnancement temporel
ainsi que par une grande mobilité des intensités d’investissement (ibid. ,
pp- 227-228), ce qui, pour dire le moins, s’accorde mal avec un haut
degré d’organisation dans I'inconscient. Mais cela n’empéche pas Freud
de répéter que le passage de I’lcs au Pcs-Cs correspond a un « progres
vers un stade supérieur d’organisation psychique » (ibid., p. 232) ! Nous
y reviendrons.

« Car nulle part il n’est d’arrét® »

Plusieurs apports freudiens contemporains de la découverte du fan-
tasme peuvent étre convoqués afin de trouver une solution aux problémes
et contradictions que nous venons de soulever. Rappelons d’abord que
peu apres I’abandon de la théorie de la séduction en 1897, abandon sup-
posé avoir ouvert la voie a la prééminence du fantasme, Freud a élaboré
des idées tout aussi centrales a propos du fonctionnement de la mémoire
et de la vie onirique. Dans les deux cas, il a décrit un mouvement inces-
sant de transcription et d’élaboration.

Pour ce qui concerne la mémoire, le texte « Des souvenirs-couverture »
de 1899 est d’une grande significativité en ce qu’il en propose une
conception dynamique, d’ailleurs aujourd’hui reprise en dehors méme
des milieux psychanalytiques. On se souviendra que Freud conclut cette
étude par une remarque décisive autant en ce qui concerne la conception
de la mémoire que celle du travail de la cure :

Peut-étre y a-t-il doute général sur le fait de savoir si nous avons des sou-

venirs conscients provenant de I’enfance ou pas plutdét simplement se rap-
Ny 9 M 2 Y
portant a I’enfance. Nos souvenirs d’enfance nous montrent les premiéres

3. R.M. Rilke, Les élégies de Duino, Paris, Garnier-Flammarion, 1992, p. 43.



Fantasme et processus de fantasmatisation 51

années de la vie, non comme elles étaient, mais comme elles sont apparues
a des époques d’évocation ultérieures. A ces époques d’évocation, des sou-
venirs d’enfance n’ont pas émergé, comme on a coutume de le dire, mais ils
ont alors été formés, et toute une série de motifs bien éloignés de viser a la
fidélité historique ont influencé cette formation aussi bien que la sélection

des souvenirs (Freud, 1899, p. 276).

On voit que pour Freud il n’y a pas « accumulation » de souvenirs
dans la mémoire, que celle-ci n’est pas une collection de souvenirs
bien formés, mais un processus vivant ou la remémoration au présent
effectue ce qu’on pourrait appeler de « nouveaux tirages » — comme on
dit en imprimerie — et, qui plus est, des tirages comportant des modifica-
tions opérées en fonction de motifs « bien éloignés de viser a la fidélité
historique ».

La nature continuellement créatrice de 1’activité psychique consciente
et inconsciente se trouve aussi éminemment illustrée, il va sans dire,
dans I’ccuvre majeure de Freud, Linterprétation du réve (Freud, 1900),
ot I’on ne saurait trouver la moindre notion de « réserve de réves » dans
laquelle puiser. Chaque nuit voit s’accomplir un travail nouveau,
original et incessant autour du réve — en fait un travail du réve, c’est-a-
dire une élaboration tant primaire que secondaire, contrariant toute
vision statique de la vie onirique. Exception faite peut-étre des grands
traumatisés, méme les réves récurrents comportent, si I’on y préte bien
attention, des variantes, quoique minuscules, témoignant d’une activité
onirique toujours reprise au présent.

Plusieurs années plus tard, Freud évoque cette fois a propos du trans-
fert la formation chez tout étre humain de ce qu’il appelle un « cliché »
résultant « de 1’action conjuguée d’une prédisposition congénitale et
d’actions exercées sur lui pendant ses années d’enfance ». Ce cliché « est
au cours de la vie réguliérement répété, a nouveau imprimé », et il peut
méme, précise-t-il, s’agir de plusieurs de ces clichés, ce qui semblerait
suggérer I'idée dune accumulation statique se prétant a une réactivation
fidele a I’original. Cependant, Freud s’empresse d’ajouter que ce cliché
«n’est certainement pas non plus sans modification possible en fonction
d’impressions récentes » (Freud, 1912, pp. 107-108 passim). Mais, chose
plus significative pour nous, il complete la théorie du « cliché » et de sa
formation en précisant que :

[S]elon les acquis de notre expérience, seule une part de ces motions déter-
minant la vie amoureuse a parcouru la totalité du développement psychique ;
cette part est tournée vers la réalité, est a la disposition de la personnalité



52 Dominique Scarfone

consciente et constitue un morceau de celle-ci. Une autre partie de ces
motions a été arrétée dans le développement, elle a été tenue a I’écart de la
personnalité consciente comme de la réalité, qu’elle n’ait pu se déployer que
dans la fantaisie ou qu’elle soit restée entierement dans linconscient, de
sorte qu’elle est inconnue a la conscience de la personnalité (ibid., p. 108)*.

Ce passage nous frappe a plus d’un titre car il pose que quelque chose
n’est inconscient que dans la mesure ou cela aura été arrété dans son
développement psychique. On en tirera logiquement I'idée que ce qui est
inconscient, et done non disponible pour la « personnalité consciente »,
ne saurait étre pleinement développé et structuré. Mais Freud va plus
loin ; il précise que cette part non-développée s’est ou bien « déploy[ée]
dans la fantaisie » ou bien est « restée entiérement dans I’inconscient ».
Il est done permis de conclure que pour lui le déploiement dans le fan-
tasme se distingue du fait de rester « entiérement » a 1’état inconscient
et qu’il contraste méme avec cet état. Notons que Freud exposera une
idée semblable dans son texte de 1915, quand il précisera que I'Ics « se
prolonge » dans les rejetons de 1'Ics « hautement organisés » (dont les
fantasmes), et se rend par la « accessible aux actions exercées par la vie
[grace au commerce entre Ics et Pes] » (Freud, 1915, « L'inconscient »,
op. cit., pp. 230-231). La nature hybride des rejetons-fantasmes et leur
role de prolongement s’agencent trés bien avec I’idée de développement,
ou encore avec ce que Freud nomme le « progreés vers un stade supérieur
d’organisation psychique » impliqué dans tout passage du systéme Ics au
systeme Pcs-Cs (ibid., p. 232).

Ce progres dans l'organisation psychique, Freud I’explicite dans
la derniére partie de « L’inconscient » en des termes qui confortent de
maniére non équivoque 1’idée que le statut inconscient suppose une diffé-
rence décisive dans la composition méme du noyau de réalité psychique.

Voici que tout d’un coup, nous croyons savoir en uoi une représenta-
tion consciente se différencie d’une représentation inconsciente. L'une et
I’autre ne sont pas, comme nous ’avions estimé, des inscriptions distinctes
du méme contenu en des lieux psychiques distincts, ni non plus des états
d’investissements fonctionnels distincts au méme lieu, mais la représentation
consciente comprend la représentation de chose plus la représentation de
mot afférente, I’inconsciente est la représentation de chose seule. Le systéme
Ics contient les investissements de chose des objets, les premiers et véritables
investissements d’objet ; le systéme Pcs apparait, du fait que cette repré-
sentation de chose est surinvestie par la connexion avec les représentations

4. Ttaliques ajoutés par nous.



Fantasme et processus de fantasmatisation 53

de mot lui correspondant. Ce sont, nous pouvons le présumer, ces surin-
vestissements qui entrainent une organisation psychique supérieure, et qui
rendent possible le relais du processus primaire par le processus secondaire
régnant dans le Pcs. Nous pouvons maintenant exprimer aussi avec précision
ce que, dans les névroses de transfert, le refoulement refuse a la représenta-
tion repoussée : la traduction en mots qui doivent rester connectés a 1’objet.
La représentation non saisie en mots ou ’acte psychique non surinvesti
restent alors en arriére dans I'Ics, en tant que refoulés (ibid., pp. 241-242).

PROCESSUS D’AFFECTATION ET PROCESSUS DE FANTASMATISATION

Michel de M’Uzan a jadis proposé, sous le nom de « processus
d’affectation », un mouvement analogue a ceux que nous venons de voir
décrits par Freud en maints endroits. Il résolvait ainsi de maniére élé-
gante I’épineux probléme consistant a savoir comment concevoir I’affect
inconscient. En posant un processus d’affectation, Michel de M’Uzan
contestait 1’existence d’un affect inconscient au sens strict, méme s’il
admettait que 1’on puisse utiliser ’expression dans le langage approxi-
matif de la pratique quotidienne.

[L] affect dans son sens plein, écrivait-il, ¢’est-a-dire délimité, inextricable-
ment lié a I’existence d’un moi pour I’éprouver [...], ne trouve sa place
qu’assez tard sur la trajectoire du processus d’affectation, laquelle, plus ou
moins compléte, plus ou moins complexe, suppose la dissociation de conglo-
mérats primitifs et, a son terme, de nouvelles articulations et dissociations

(de M’Uzan, 1977, p. 100).

Dans I’'inconscient (ou le ¢a) il n’y aurait done pas d’affect en tant
que tel mais des « germes en puissance » — c’est ainsi que Michel de
M’Uzan traduit ’expression freudienne « Ansatzméglichkeit », que
dans les (Fuvres completes on traduit par « possibilité d’amorce »
(Freud, 1915, « Das Unbewusste », p. 277 ; « L’inconscient », op. cit.
p- 219)°. Ces « germes », ces conglomérats sont donc soumis, selon
Michel de M’Uzan, a un « mouvement progressif de différenciation qui
peut s’arréter en cours de route par suite des aléas des articulations

5. Freud dit ensuite qu’il peut y avoir dans I’Ies des « formations d’affect », mais il précise aus-
sitbt que ces « affects et sentiments correspondent a des processus d’éconduction [décharge], dont les
manifestations derniéres sont per¢ues comme sensations » (op. cit., pp. 219-220, mot entre crochets et

italiques ajoutés par nous).



54 Dominique Scarfone

entre sensations, représentations de choses et représentations de
mots » (de M’Uzan, op. cit. p. 100).

On voit combien cette proposition épouse les conceptions freudiennes.
Aussi, a I’exemple de Michel de M’Uzan, nous proposons qu’il n’y a pas,
a proprement parler, de fantasmes inconscients — ou « dans » I’incons-
cient —, mais qu’un processus de fantasmatisation opére de maniére
semblable au processus d’affectation et, qui plus est, se conjugue avec
celui-ci. Ce processus de fantasmatisation préside au développement
de ce qui se présentera, dans I’aprés-coup de I’articulation consciente,
comme fantasme au sens pleinement développé. 1l s’agit d’un processus
qui, des noyaux « chosiques » inconscients (représentations-choses),
conduit jusqu’a la mise en scéne fantasmatique, celle-ci ne pouvant étre
construite qu’a I’aide de diverses inférences faites a partir d’éléments
disjoints mais repérables dans les associations de 1’analysant. Ces infé-
rences permettent la liaison des représentations de choses a des repré-
sentations de mots qui leur conférent une présentabilité plus ou moins
grande dans le champ de la conscience, ouvrant sur une expression ui,
dés lors, peut aussi nommer et mettre en sceéne la dimension affective.
Dans ce sens, tout comme il n’y a d’affect qu’en tant que développement
tardif sur la trajectoire du processus d’affectation, de méme, il n’y aurait
de fantasme proprement dit qu’a un stade assez avancé d’un processus
de fantasmatisation. Dans notre expérience analytique, le fantasme au
sens plein ne peut se décrire qu’une fois articulé, voire construit dans
I’aprés-coup d’une élaboration discursive en cours d’analyse. Selon
cette conception, la présence « dans » I’inconscient de fantasmes a I’état
sédimentaire n’est aucunement requise ; suffisent, tout comme pour les
affects, des « possibilités d’amorce », c¢’est-a-dire des traces mnésiques
a I’état « de chose » ; amorces de représentations concomitantes des
amorces affectives postulées par Freud et mises en exergue par Michel
de M’Uzan.

En quoi consiste le processus de fantasmatisation ? Comment
travaille-t-il et avec quels matériaux ? Il n’y a pas a chercher bien loin
les éléments de réponse a ces questions. Le travail du réve, par exemple,
et/ou celui de la formation des souvenirs, auxquels nous avons déja fait
allusion, nous fournissent le modele dont, par principe de parcimonie
théorique, il est justifié de penser qu’il s’applique aussi bien aux autres
aspects du fonctionnement de I’appareil psychique. Essayons néanmoins
d’entrer plus avant dans la description du processus, afin d’en mettre a
I’épreuve la solidité théorique. Pour cela, nous allons partir du niveau le
plus général, soit celui de la conception par Freud de I’inconscient.



Fantasme et processus de fantasmatisation 55

MISE A EPREUVE DU MODELE

Jusqu’ici le principe de parcimonie théorique que nous avons observé
nous a fait retrouver une méme structure topique et un méme type de
fonctionnement, a tous les niveaux de description (mémoire, réve, trans-
fert et affect). Cette similitude n’est pas surprenante ; elle refléte une
conception métapsychologique rigoureuse de I'inconscient lui-méme, en
tant qu’il est peuplé de « représentations de chose », ¢’est-a-dire de formes
ne pouvant avoir acces a la conscience que si elles ne sont associées a — et
modulées par — des représentations de mots. J’ai eu I’occasion d’élabo-
rer ailleurs un certain nombre d’idées sur cet aspect « chosique », dont
on sait que I'idée remonte chez Freud aussi loin que son étude de 1891
« Sur la conception des aphasies » (pp. 181-283) et qu’il se retrouve aussi
dans le « Projet d’une psychologie » de 1895. Dans ce dernier texte, la
« chose » apparait au sein d’un « complexe de perception » ou « complexe
de I’étre-humain-proche » (Komplex des Nebenmenschen) (Freud, 1895,
p- 639 ; 1987, p. 426) en tant qu’il s’agit d’une part du pergu « échappant
au jugement ». La « chose » (Ding) opaque, incompréhensible, contraste
avec une autre partie de 1I’autre humain pergu, partie compréhensible en
tant que prédicat ou attribut. Compréhensible, donc articulable, ajou-
terons-nous. On retrouve ainsi un parallélisme exact entre la structure
du complexe de perception et celle de 1’appareil psychique : un noyau
chosique recouvert d’une enveloppe articulable’. Mais on retrouve ce
méme type de rapport entre, d’une part, ce que nous avons décrit avec
Michel de M’Uzan comme amorce d’affect ou, dans notre proposition,
comme amorce de fantasme et, d’autre part, leurs formes développées,
potentiellement accessibles a la conscience.

On sait qu’en proposant sa seconde topique, Freud est revenu — non
sans hésitation et tergiversation —a une conception del’inconscient comme
simplement dépourvu de la qualité consciente (Freud, 1923). Mais il lui a
dés lors fallu concevoir un « ¢a », ¢’est-a-dire, une fois encore, une chose
impersonnelle a partir de laquelle se différencierait un moi par le contact
avec la réalité externe. Dans ce méme texte, d’ailleurs, il réaffirme que
le devenir conscient se fait par 1’adjonction des représentations de mot
a un « quelque chose » de I’inconscient qu’il décrit comme « un matériel
quelconque, qui reste non connu » (ibid., p. 264). On voit donc mainte-
nus tant la structure de base que nous avons dégagée que les rapports

6. Voir mon rapport au CPLF de 2014, « L'impassé, actualité de I'inconscient », in Revue frangaise
de psychanalyse, vol. LXXVIII, n° 5, pp. 1357-1428.



56 Dominique Scarfone

entre ses parties, et (ue ce qui est inconscient au sens strict ne saurait
étre ni bien formé, ni méme connu. Une mise en scéne fantasmatique
développée ne saurait donce se retrouver a I'intérieur des limites du sys-
teme les. Et, cependant, Freud n’a jamais remis en question la théorie
qui faisait des fantasmes originaires les noyaux mémes de I’inconscient.

A Uépreuve des fantasmes originaires

Les fantasmes originaires, que Freud est allé jusqu’a lier a un héri-
tage phylogénétique, sont donc le premier probléme auquel il faut
s’attaquer si nous voulons mettre a I’épreuve la viabilité de la notion de
processus de fantasmatisation. Affirmons d’emblée que la transmission
par la voie génétique d’un contenu mnésique est biologiquement plus
que douteuse. Jean Laplanche a radicalement pris position contre une
telle hypothése et a proposé une solution au probléme a 'aide de la
reprise et de la généralisation de la théorie de la séduction. En résumé,
les fantasmes que Freud pensait hérités, et dont il faisait les noyaux
de I’inconscient, sont pour Laplanche le produit des théories sexuelles
infantiles. Loin, donc, d’étre des noyaux de I’inconscient, ils sont le
produit d’un contre-investissement ; ce sont des éléments de réponse
que ’enfant a trouvés pour faire face a I’effet perturbateur des sources
pulsionnelles Ics. Ainsi, le fantasme de castration :

ne surgit pas directement au niveau du pulsionnel, mais [...] est chargé au
contraire de maitriser, d’endiguer, ce que le pulsionnel a bien siir d’anar-
chique, mais aussi de questionnant [...] La castration, qu’on I'intitule théo-
rie, fantasme, ou fantasme originaire, est avant tout une réponse et non pas
un questionnement pulsionnel. (Laplanche, 1987, p. 40).

La notion de processus de fantasmatisation, que nous proposons a
I’exemple de Michel de M’Uzan, s’inscrit également dans le prolonge-
ment de cette conceptualisation laplanchienne. Pour constituer une
« réponse », le fantasme doit en effet étre le fruit d’une élaboration, d’un
processus allant d’une « amorce » de réponse a la formation de ce qui
sera repérable dans I’aprés-coup comme fantasme bien développé.

A Paide de cette nouvelle conception, comment rendre compte de
P’apparente « universalité » des fantasmes originaires ? Pour cela,
il convient de remarquer que les fantasmes de séduction, de castra-
tion et de scéne originaire sont tous trois des formes générales qu’il
est possible d’imprimer a 1’expérience humaine dans toute sa variété.
Ainsi, pour Laplanche, la séduction, avant d’étre un fantasme, est
un fait incontournable, découlant de la « situation anthropologique



Fantasme et processus de fantasmatisation 57

fondamentale » dans laquelle est plongé tout étre humain a sa naissance,
situation marquée du décalage entre 1’adulte et I’infans pour ce qui est
du sexuel. La castration, pour sa part, reléve de la catégorie logique du
retranchement, I’idée de retranchement du sexe lui étant secondaire
et, puisqu’elle consiste en une négation, la poser au fondement de
I’inconscient est tout a fait contradictoire avec la proposition de Freud
selon laquelle I’inconscient ne connait pas la négation (Laplanche,
2002, pp. 95-108). La scéne primitive (ou originaire), pour sa part,
tient elle-méme de 1’inéluctable séduction dans sa forme généralisée.
Avant d’étre un fantasme, elle est un « donné a voir » énigmatique dont
Freud, dans L’interprétation du réve, dit ceci qui cadre fort bien avec
la structure et le rapport général que nous avons signalé entre chose
opaque et enveloppe compréhensible : il écrit en effet que le commerce
sexuel des adultes parait inquiétant et provoque de 1’angoisse chez les
enfants parce que la scéne échappe a leur compréhension et n’est done
pas maitrisée (Freud, 1900, op. cit., p. 640). Pour cette raison, dans
I’optique de Laplanche, la scéne est a la base énigmatique et par le fait
méme séductrice. Le fantasme de scéne originaire est donc un effort de
mafitrise, une « théorie » infantile construite a partir de la scéne énig-
matique donnée a voir ou de ses avatars — une « théorisation » infantile
avec ses interprétations particuliéres, qui tente de contenir ’excitation
provoquée par la scéne et ses messages.

Attardons-nous encore un peu sur la question de la scéne originaire
pour dire que la théorisation infantile qui se déploie au cours du pro-
cessus de fantasmatisation se construit sur la base de matériaux obte-
nus soit par allusion, soit par narration, soit encore par observation
de scénes concernant des animaux, mais, dans tous les cas, le sujet
emprunte ses matériaux de construction au trésor des images et éléments
mytho-symboliques fournis par la culture d’appartenance. De plus, et
c’est capital, elle s’appuie sur la résonance entre ces éléments appor-
tés du dehors et les éprouvés personnels au niveau du corps érogene.
Ceux-ci sont induits ou éveillés par I’impact de ce que Laplanche nomme
« séduction précoce » et qui concerne I’inévitable excitation des zones et
lieux de transit et d’échange, points de focalisation des soins maternels.
La mére, ou son substitut, est la figure empirique de I’autre humain dans
le « complexe de perception ». Cet autre, on I’a vu avec Freud, I’expé-
rience de perception le subdivise en une part compréhensible et en une
part opaque, la « chose ». Chose qui, en tant que résidu inélaboré de la
communication émanant de cet autre, s’installe comme source inépui-
sable de motions pulsionnelles désormais internes (Laplanche, 1984).



58 Dominique Scarfone

Le processus de fantasmatisation est donc bien, de ce point de vue,
une élaboration a partir d’un élément opaque, d’une amorce plus ou
moins obscure, mais qui presse le sujet — lorsque le vécu du moment
I’y affronte —, d’en formuler une représentation viable, ¢’est-a-dire sus-
ceptible de traduire la quantité d’excitation en complexité psychique.
Cela se fait, a n’en pas douter, a travers 1’affrontement et les compromis
entre pulsion et défenses, et a travers I'influence des points de fixation-
régression qui, sur la base des zones corporelles concernées, tracent
pour chaque individu un profil spécifique lié a son histoire singuliére.

La fantasmatisation et U'apreés-coup

Essayons maintenant, a I’aide de ce qui précéde, de répondre a une
possible objection. Si, comme nous le proposons ici, il n’y a pas de
fantasmes « tout formés » qui logeraient « dans » 1’inconscient, si les
fantasmes sont au contraire le produit terminal d’un processus d’éla-
boration, qu’en est-il alors du fantasme kleinien des « parents combi-
nés » et de ’angoisse qu’il suscite ? Comment le produit d’un processus
d’élaboration peut-il étre lui-méme source d’angoisse ? N’avons-nous
pas la un argument en faveur de la nature de « fait premier » des fan-
tasmes originaires ?

La réponse exige d’invoquer le mécanisme de 1’apreés-coup — que nous
avons d’ailleurs inséré d’emblée dans notre « processus de fantasmati-
sation ». En tant que mécanisme fondamental, I’aprés-coup est par défi-
nition un acquis important de I’évolution du systéme psychique dans son
ensemble. On préfeére, et de loin, les tableaux cliniques ot ceuvre la tem-
poralité complexe en aprés-coup, a une situation de traumatisme mas-
sif ot ne régne que la répétition la plus brute, « coup sur coup ». Cela
ne doit toutefois pas nous faire oublier que I’aprés-coup comporte aussi
ses « coups’ » et intervient tant dans la production de solutions patho-
logiques que dans la réouverture des processus évolutifs et résolutifs en
cours d’analyse. Ainsi, le mécanisme de I’aprés-coup aura présidé a la
formation d’une phobie, par exemple, avant d’avoir été mis au service
d’une sortie de ce symptome grice aux nouveaux « coups » et « aprés-
coups » rendus possibles dans le cadre de I’analyse. Par conséquent, la
formation aprés coup d’un fantasme quel qu’il soit ne dit par elle-méme
rien de I’effet — angoissant ou soulageant, pathogéne ou résolutif — qu’il
aura sur la vie psychique du sujet.

7. Voir la-dessus J. André (2010) Les désordres du temps, Paris, Puf, coll. « Petite bibliothéque
de psychanalyse », p. 25 et suivantes.



Fantasme et processus de fantasmatisation 59

Nous pouvons, sur cette base, expliciter un autre volet important
du processus de fantasmatisation. Nous noterons que ’effet résolutif
du repérage et de ’analyse d’un fantasme pathogéne ne s’obtient que
lors d’un aprés-coup supplémentaire, quand ce fantasme — puisant ses
formes dans le trésor mytho-symbolique et dans les éprouvés corporels —,
bien que non encore mis en discours, est néanmoins dans un état pré-
conscient apte a se préter a une articulation verbale consciente. Cette
articulation est rendue possible du fait de son enchissement, comme il en
va de soi, dans la dynamique du transfert. Mais, a défaut d’avoir atteint
cette forme articulable en mots, il ne peut étre correctement appelé
« fantasme », bien que, faute d’un meilleur terme, il puisse quand méme
étre désigné ainsi. Le fantasme des parents combinés, pour revenir a lui,
peut, pour ce qui est de son action pathogéne, se concevoir comme le
fruit insuffisamment miir, insuffisamment articulable, d’un processus de
fantasmatisation ; il s’accompagne d’angoisse du fait de son élaboration
insuffisante, incapable de répondre adéquatement a I’énigme du « donné
a voir » de la scéne originaire dont il conserve une bonne part de I’aspect
inquiétant, « unheimlich ». Pour cette raison, il ne se présente pas en
tant que tel a la conscience et doit étre inféré. Mais son actualisation,
dérivée dans le cadre du transfert et de la mise en discours et en sens,
par la rendue possible, permettra a son tour une résolution de I’angoisse
et/ou du symptome qui lui sont associés. [llustrons cela a I’aide d’un bref
exemple.

Un patient en analyse, homme dans la quarantaine et sans histoire
connue de problémes pulmonaires, a commencé a présenter, a I’ap-
proche de I'interruption estivale, une sensation d’oppression respira-
toire qui se manifestait par de longs soupirs au cours des séances, et
seulement pendant celles-ci — oppression qu’il avait fini par attribuer a sa
position étendue sur le divan. ’approche des vacances d’été a suscité un
souvenir d’enfance a propos de vacances passées avec ses parents dans
un chalet « tout petit », ot toute la famille dormait, disait-il, « entassée »
dans un espace réduit et ou les cloisons n’étaient pas étanches au bruit.
A P’aide de ces associations, nous en sommes venus a pouvoir formuler
I’hypothése que I’approche des vacances avait éveillé en lui plusieurs
choses a la fois : d’une part, I’absence prochaine de I’analyste et le sen-
timent d’exclusion que cela lui faisait vivre ; d’autre part, le retour du
type d’angoisse qu’avaient pu provoquer des bruits « respiratoires »,
entendus a travers les minces cloisons du chalet de son enfance, venant
de la chambre des parents et donnant a entendre une scéne dont il se
trouvait, la aussi exclu, mais ou il aurait pu imaginer une « oppression



60 Dominique Scarfone

respiratoire » chez I’un ou ’autre de ses parents, se donnant ainsi une
version « compréhensible » de la chose énigmatique qui lui était « don-
née a ouir ». Cette articulation verbale du fantasme fut suivie dans les
séances subséquentes de la disparition du symptéme et d’une exploration
plus détaillée — que je ne relaterai pas ici — des éprouvés transférentiels
liés a I’interruption pour les vacances.

La formulation théorique de ce qui s’est passé au cours de ce bref
moment d’analyse nous semble pouvoir étre celle-ci : le « donné a ouir »
d’une scéne énigmatique et par conséquent séductrice (« bruits a tra-
vers la cloison ») est resté comme enkysté en tant que « chose » opaque
dans la mémoire infantile, associé a une situation de vacances dans
un chalet ot ’on vivait « entassés ». A la faveur d’une intensification
d’émois transférentiels difficiles a formuler consciemment, I’approche
des vacances a ravivé la scéne d’enfance. Le désir inconscient ainsi réac-
tivé, avec ses contradictions inhérentes (étre dans la chambre avec les
parents ou I’analyste / étre exposé a quelque chose de perturbant parce
qu’incompréhensible, inassimilable au moi) n’avait pas, dans un pre-
mier temps, trouvé de formulation verbale, 1’élaboration fantasmatique
s’étant pour ainsi dire arrétée en chemin. Seule une version « agie » a
I’aide d’un symptéme somatoforme (dans ce cas-ci, une conversion hys-
térique par identification a la mere) a permis que le processus de fan-
tasmatisation reprenne son cours et que 1’énigme originaire s’élabore
en une scéne pleinement fantasmatique. La verbalisation est ainsi venue
parachever la forme préconsciente et lui ouvrir le plein accés a la
conscience ; et elle a permis d’articuler ladite scéne, maintenant bien
formée, a plusieurs autres éléments de la dynamique transférentielle.

Le stade imaginatif du processus de fantasmatisation

A Taide de cet exemple, nous croyons a présent pouvoir introduire
une autre composante du processus de fantasmatisation et décrire ainsi
plus précisément le « progrés dans I’organisation » que celui-ci opére.
Posons d’abord que le fantasme, en tant que résultat suffisamment
développé du processus de fantasmatisation, se situe nécessairement au
niveau préconscient (Pcs). Cela est d’ailleurs tout a fait conséquent avec
ce qu’expose Freud quand il fait intervenir, dans le mouvement vers le
devenir-conscient, un « progres vers un stade supérieur d’organisation »
parl’adjonction des représentations de mot aux représentations de chose.
Toutefois, dans d’autres notations, comme celle déja citée (Freud, 1908,
op. cit. p. 180), Freud semble attribuer le role pathogene du fantasme
essentiellement a sa position dans 1'lcs, mais sans vraiment préciser



Fantasme et processus de fantasmatisation 6l

en quoi ce statut Ics en ferait le soutien et I’organisateur du symptéme.
Nous pensons étre en mesure de soutenir que le fantasme au sens strict
ne peut étre que préconscient et d’indiquer a quelles conditions il peut
étre pathogeéne. Si nous revenons a I’exemple clinique évoqué ci-dessus,
nous croyons justifié d’attribuer 1’effet pathogéne non au fantasme en
tant que tel, mais au stade insuffisamment développé ou se sera arrétée
I’élaboration fantasmatique du « donné a ouir » d’origine, stade ou le
sujet est encore aux prises avec le ¢6té obscur de la scéne énigmatique
ayant eu un effet de séduction. Ce n’est done pas le fantasme pleinement
développé, c’est la « chose » non encore élaborée qui est inconsciente et
par la potentiellement pathogeéne.

Notons ensuite que, dans le cas rapporté, la pathogénicité de la
« chose inconsciente » ne s’est pas exprimée directement (nous dirons
plus loin en quoi aurait pu résulter une manifestation plus directe de la
« chose » inélaborée). La forme symptomatique s’obtient plutot par
la connexion établie entre la scéne « ouie » et les éprouvés corporels de
P’enfant, ces derniers découlant de la valeur empathique et imitative
de la perception de I’autre humain (Freud, 1895, « Projet d’une psycho-
logie », op. cit., p. 641). Par cette connexion se constitue une premieére
« version » préconsciente du fantasme, forme encore liée a ses racines
non verbales, mais suffisamment construite pour pouvoir étre mise en
acte de maniére déja « parlante » et, a terme, apte a étre verbalisée dans
le cadre de I’analyse. La possibilité ainsi créée d’une articulation plus
avancée, d’une formulation verbale plus clairement inscrite dans la
dynamique du transfert et, par la, interprétable, a privé la « chose » de
sa pathogénicité.

En généralisant, nous posons que divers stades sont repérables le
long de la trajectoire d’un processus de fantasmatisation. Entre le stade
de I’amorce « chosique » et celui du fantasme finalement bien formé —
que nous pourrions qualifier aussi de « bien mentalisé » — s’intercale
un stade que nous appelons imaginatif, ¢’est-a-dire empruntant ses
formes aux images obtenues par la perception de scénes externes et les
conjuguant aux images du corps propre et a ses éprouvés. Un symp-
tome comme celui illustré dans notre exemple clinique peut se produire
si le processus de fantasmatisation s’interrompt a ce stade et que le
sujet ne parvient pas encore a le « dire » tout a fait consciemment.
Notons cependant qu’a ce stade, le résultat obtenu est pré-conscient du
fait d’étre quand méme rendu apte a une possible mise en mots. Cela
n’est pas sans évoquer ce qui se produit avec les images du réve qui, en
général, ne sont pas « vécues » verbalement, mais dont I’élaboration



02 Dominique Scarfone

secondaire permet leur mise en discours et leur « mise en sens », selon
I’expression d’Aulagnier (Castoriadis-Aulagnier, 1975).

A U’épreuve de la théorie psychosomatique

Si notre conception est valable et utile, elle doit aussi pouvoir étre
mise en dialogue avec la théorie psychosomatique. Selon celle-ci, les états
opératoires se distinguent par une « minceur » du préconscient connotée,
entre autres, par une relative absence de fantasmes. La question qui se
pose alors, dans la perspective que nous ouvrons ici, est de savoir a quel
stade se sera interrompu le processus de fantasmatisation pour résulter
en cette absence de fantasmes.

Il est clair que lorsque nous disions plus haut que le fantasme non
encore articulé peut, bien que préconscient, étre pathogene, nous pensions
au symptome psychonévrotique, tel qu’illustré par notre exemple clinique.
Ce symptome et son sousbassement fantasmatique correspondaient a un
point d’arrét sur la trajectoire du processus de fantasmatisation, arrét
plus précisément a la forme « imaginative » se traduisant par une manifes-
tation psychonévrotique (conversion hystérique). On peut dire qu’un arrét
a ce stade crée une forme qui, si elle ne s’exprime d’abord qu’a travers le
langage du corps, est néanmoins capable de se laisser formuler en mots.
Autrement dit, le symptome a un sens au moins potentiel méme quand
I’articulation verbale du fantasme n’a pas encore été trouvée.

La pathologie somatique « vraie », associée a une vie opératoire carac-
térisée par la relative absence de fantasmes, est quant a elle dépourvue
de sens, et nous ne serons pas surpris de lire que, selon Pierre Marty,
la vie opératoire correspond a un défaut d’élaboration psychique des
traumatismes (Marty, 1976, p. 101 et sqq.). Or, si ¢’est ce défaut d’éla-
boration des traumatismes qui explique I’absence de fantasmes dans
I’épaisseur du préconscient, alors les fantasmes ne seraient pas non plus
présents « dans I’inconscient ». Quoi que le traumatisme aura laissé der-
riére lui dans la psyché, cela n’a tout simplement pas fait I’objet d’un
quelconque processus de fantasmatisation. La « chose » implantée est
restée totalement inélaborée et donc radicalement énigmatique, ce qui
concorde a la fois avec I’absence de fantasmes et le caractére non-sensé
de la somatisation vraie.

Si nous articulons a présent la conception de la vie opératoire de
Marty avec la théorie de la séduction généralisée de Laplanche, nous
pouvons avancer que c’est la nature méme et I’intensité du traumatisme
qui rend compte, pour une bonne part, de I’avortement précoce du pro-
cessus de fantasmatisation. A coté, voire a 1’encontre d’une séduction



Fantasme et processus de fantasmatisation 63

« ordinaire » et inéluctable — comme celle évoquée dans notre exemple
clinique —, Laplanche décrit une version violente et perverse de la
séduction, ou I’énigme sexuelle ne donne pas lieu a une « implantation »
dans le « derme » psychique, mais a une « intromission » dans I’espace
psychique interne du sujet, paralysant les processus de différenciation
topique. Dés lors, il n’est pas difficile pour nous de concevoir que parmi
les processus de différenciation psychique ainsi paralysés figurent au
premier plan les processus d’affectation et de fantasmatisation. Leur
commune paralysie rend d’ailleurs compte plus complétement du tableau
clinique qui en résulte : la vie opératoire se caractérisant non seulement
par une absence de fantasmes, de réves et de métaphores langagieres
(« minceur » du préconscient), mais aussi par une pauvreté de la diffé-
renciation et de la nomination des affects. C’est en cela que consisterait,
selon notre modele, la pathogénicité directe de la « chose » inconsciente
quand elle n’est pas en mesure de parcourir toute la trajectoire d’un
processus de fantasmatisation.

A Uépreuve du fantasme « un enfant est battu »

La mise a I’épreuve de notre modele ne saurait esquiver un autre pro-
bléme classique de la théorisation freudienne, soit celui du fantasme « un
enfant est battu », étudié dans le texte éponyme (Freud, 1919). Dans cet
écrit, Freud proceéde lui-méme a une description en trois phases, sauf
qu’il ne s’agit pas de la succession d’étapes de construction d’un fan-
tasme. A toutes les étapes décrites par lui, il s’agit déja de fantasmes,
quoique engagés dans une curieuse chorégraphie ou, entre le premier
(« le pére bat un enfant ») et le troisiéme (« on bat un enfant ») — tous
deux d’allure apparemment sadique et se laissant énoncer consciem-
ment —, s’intercale un deuxiéme, de forme masochiste : « Je suis battu
par le pére. »

Freud dit que cette seconde phase est «la plus importante et la
plus lourde de conséquences » mais il précise qu’elle ne devient jamais
consciente :

[O]n peut dire d’elle en un certain sens, écrit Freud, qu’elle n’a jamais eu
d’existence réelle. Elle n’est en aucun cas ramenée au souvenir, elle n’est
jamais parvenue du devenir-conscient. Elle est une construction de 1’ana-
lyse, mais n’en est pas moins une nécessité. (Freud, op. cit., p. 126).

Voila apparemment de quoi nous conforter dans notre idée que ce
qu’on appelle fantasme inconscient n’a pas d’existence réelle mais est



04 Dominique Scarfone

construit aprés-coup, au terme d’un processus complexe de fantasma-
tisation. Mais il faut souligner a nouveau que les phases décrites par
Freud dans ce texte ne correspondent pas a des stades d’un processus ;
ce sont trois fantasmes dont le second est absolument inconscient, ce
qui nous renvoie au probléme identifié au début du présent travail. Par
ailleurs, il n’est pas clair si — par ce qui « en un certain sens [...] n’a
jamais eu d’existence réelle » — Freud désigne le fantasme ou une scéne
de fustigation. Nous pensons, en tout cas, que d’aborder le probléme
sous I’angle d’un processus de fantasmatisation peut résoudre ces ambi-
guités et contradictions.

Suivant notre modéle, nous remarquerons que la premiére phase
décrite par Freud est en réalité une scéne observée qui, malgré son aspect
explicite (« un peére bat un enfant »), n’en est pas moins un « donné a
voir » ui comporte un message énigmatique ou « compromis », dans le
sens que donne Laplanche a ce concept, c¢’est-a-dire compromis par
le sexuel inconscient de I’adulte (Laplanche utilise le substantif allemand
Sexual — Laplanche, 2002, op. cit.). Ce Sexual est véhiculé non seule-
ment par I’acte de battre un enfant, mais aussi par celui de montrer la
scéne au sujet qui n’est pas, lui, battu, mais qui en formera un fantasme
masochiste. Ce « donné a voir » est énigmatique, séducteur et... trauma-
tique ; sa métabolisation est par conséquent assez difficile, vu la relative
paralysie des processus d’élaboration psychique consécutive au trauma-
tisme. Soulignons toutefois que ce « donné a voir » n’est pas encore un
fantasme, et d’ailleurs Freud lui-méme semble le penser.

On peut [...] se mettre a hésiter, écrit-il, quant a savoir si déja ’on doit
reconnaitre a ce stade préliminaire de la fantaisie de fustigation ultérieure
le caractére d’une « fantaisie ». Il s’agit peut-&tre plutét de souvenirs de
ces incidents qu’on a vus de ses yeux et de souvenirs de souhaits qui sont
survenus en diverses occasions. (Freud, 1919, op. cit. p. 126).

Hésitation salutaire, croyons-nous, et que nous aurions aimé voir
Freud prendre au sérieux. Mais il termine ce passage en déclarant que
« ces doutes n’ont aucune importance ». Suivant la logique de son texte,
cela se comprend, puisque entre les phases qu’il décrit, il n’y a pas de
notion de progression, pas de développement d’un stade a un autre, mais
seulement permutation entre des formations de nature sinon identique,
du moins équivalente. Mais, si comme nous le pensons, et Freud lui-méme
semble le penser transitoirement, la premiére phase — qui peut avoir été
observée ou encore étre dérivée d’autres expériences, voire de narra-
tions, de contes etc. —, n’est pas déja fantasme, mais scéne, alors il nous



Fantasme et processus de fantasmatisation 65

faut insister sur le fait que cette scéne comporte message. Or, il importe
de souligner que ce message émis par le pere est alors réellement capté,
réellement pergu et que sa part compromise, obscure, non entiérement
compréhensible, servira d’amorce au processus de fantasmatisation.

Malgré la nature traumatique de la scéne, ’enfant semble quand
méme é&tre parvenu a se dégager un tant soit peu de la paralysie psychique.
La troisiéme phase nous montre qu’il y parvient en s’identifiant tant a
I’enfant battu qu’a son agresseur, ¢’est-a-dire en adoptant au moins en
partie le role du pére sadique, mais dépouillé de son identité et masquant
la position masochiste jouissive. La scéne devient impersonnelle : « Un
enfant est battu », mais par on ne sait qui... Pleinement fantasmatique,
cette scéne peut désormais étre « parlée » et convoquée consciemment
dans I’acte masturbatoire, mais sa source excitante reste cachée.

Quelle place faisons-nous, dans notre processus, a la deuxiéme
phase ? Nous ’avons dit, Freud en fait aussi un fantasme, mais totale-
ment inconscient et qui ne peut étre qu’interpolé entre les deux autres
phases grice au travail analytique. Il lie par ailleurs le caractere
absolument inconscient de cette phase au refoulement qui a frappé les
désirs cedipiens. Selon notre modéle, la deuxieme phase est et restera
inconsciente jusqu’a ce qu’elle soit « construite » en analyse, cela non
« par suite de I’intensité du refoulement » (op. cit., p. 131) mais parce
qu’elle n’est pas encore pleinement fantasmatique : elle n’est qu’un
stade, une forme non encore « verbalisable », bien qu’en chemin vers
la formation d’une version compléte du fantasme. C’est d’appartenir
a ce stade qui explique, osons-nous le croire, les doutes et hésitations
de Freud quant a sa réalité ou quant a savoir s’il s’agit vraiment
d’une fantaisie. Ce stade, nous I’avons appelé imaginatif parce qu’il
fait appel non seulement aux images des souvenirs d’observations ou
de souhaits anciens, mais aussi aux images des éprouvés corporels du
fantasmant. Or, c¢’est précisément ce qui pourrait soutenir la formu-
lation de la deuxiéme phase : le sujet a pu s’identifier a I’enfant battu
de la scéne dés la perception de celle-ci, puisque, comme déja indiqué a
la suite de Freud dans le « Projet d’une psychologie », toute perception
du semblable comporte une valeur d’imitation et d’empathie (Freud,
1895, op. cit., p. 641). Par ailleurs, toujours dans le « Projet d’une
psychologie », Freud écrit que « 1’autre est compris par un travail de
remémoration, c¢’est-a-dire qu’il peut étre ramené a une information
venant du corps propre »® (ibid., pp. 639-640).

8. Italiques présents dans I"original.



66 Dominique Scarfone

En considérant la deuxiéme phase comme un fantasme, mais construit,
interpolé grace au travail d’analyse, Freud omet de souligner que pour
pouvoir ainsi le construire, encore faut-il pouvoir le formuler en mots.
Or, faut-il répéter, il n’y a pas de représentations de mots dans I’Ics.
Selon notre modeéle, la capacité de mise en mots est précisément ce qui
permet le passage du stade imaginatif au fantasme pleinement développé.
Chose plus importante, ¢’est a la faveur de cette « organisation supé-
rieure », c¢’est-a-dire de la dicibilité potentielle du fantasme, qu’opére
le refoulement, non au sens ou le fantasme serait « englouti » corps et
biens « dans » 'inconscient, mais au sens ou le contenu imaginatif du
fantasme se voit donner une forme dicible qui soit moins troublante pour
le moi du sujet, donc capable de devenir consciente. Et ¢’est précisément
en analysant le fantasme final, capable de conscience, que Freud par-
vient a construire et a intercaler la deuxiéme phase. Or, il serait pour
le moins curieux que ’analyse d’un fantasme conduise a la découverte
d’un autre... fantasme. C’est comme si en analysant un réve il s’agissait
de retrouver un autre réve, ce (ui ouvrirait sur une régression logique a
P’infini. La notion de « processus de fantasmatisation » est, pour sa part,
tout a fait conséquente avec le modéle original d’analyse du réve’.

DOMINIQUE SCARFONE
825, av. Dunlop

Montréal (QC)

H2V 2W6

Canada

BIBLIOGRAPHIE

André J. (2010), Les désordres du temps, Paris, Puf, coll. « Petite bibliothéque de
psychanalyse ».

Bohleber W. et al. (2015), « Unconscious fantasy and its conceptualizations: An attempt
at conceptual integration », in International Journal of Psychoanalysis, vol. XCVI,
pp- 705-730.

Breuer J. (1895), « Mademoiselle Anna O. », in Etudes sur Uhystérie, (Buvres complétes
de Freud, vol. I1, Paris, Puf, 2009.

Castoriadis-Aulagnier P. (1975), La violence de linterprétation. Du pictogramme a
U’énoncé. Paris, Puf, coll. « Le fil rouge ».

9. Si nous en avions le temps et I’espace, nous tenterions de montrer que notre processus de fantas-
matisation entre en dialogue productif avec un autre modele métapsychologique important : celui élaboré
par Piera Aulagnier. (P. Castoriadis-Aulagnier (1975), La violence de linterprétation. Du pictogramme
a Uénoncé. Paris, Puf, coll. « Le fil rouge ».)



Fantasme et processus de fantasmatisation 67

De M’Uzan M. (1977), « Affect et processus d’affectation », in De Uart a la mort, Paris,
Gallimard, coll. « Tel ».

Freud S. (1891), « Sur la conception des aphasies. Une étude critique », in OCF.P, vol. 1,
Paris, Puf, 2015, pp. 181-283.

Freud S. (1895), « Projet d’une psychologie », in Lettres a Wilhelm Fliess, Paris, Puf, 2006 ;
Gesammelte Werke Nachiriagsband, Frankfurt-am-Main, Fischer Verlag, 1987.

Freud S. (1899), « Des souvenirs-couverture », in OCF.P, vol. 111, Paris, Puf, 1989.

Freud S. (1900), « L’interprétation du réve », in OCF.P, vol. 1V, Paris, Puf, 2003.

Freud S. (1908), « Les fantaisies hystériques et leur relation a la bisexualité », in OCF.P,
vol. VIII, Paris, Puf, 2007.

Freud S. (1912), « Sur la dynamique du transfert », in OCF.P, vol. XI, Paris, Puf, 1998.

Freud S. (1915) «Das Unbewusste », G.W. X, Frankfurt am Main, Fisher Verlag ;
« L’inconscient », in OCF.P, vol. XIII, Paris, Puf, 1988.

Freud S. (1919), « Un enfant est battu », in OCF.P, vol. XV, Paris, Puf, 1996.

Freud S. (1923), « Le Moi et le Ca », in OCF.P, vol. XVI, Paris, Puf, 1991.

Freud S. (1930), « Le malaise dans la culture », in OCF.P, vol. XVIII, Paris, Puf, 1994.

Freud S. (1937), « Constructions dans I’analyse », in OCF.P, vol. XX, Paris, Puf, 2010.

Isaacs S. (1966), « Nature et fonction du phantasme », in M. Klein et al. Développements
de la psychanalyse, Paris, Puf.

Laplanche J. (1984), « La pulsion et son objet-source. Son destin dans le transfert. »,
in Le primat de Uautre en psychanalyse, Paris, Flammarion, coll. « Champs », 1997.

Laplanche J. & Pontalis J.-B. (1985), Fantasme originaire, fantasmes des origines, ori-
gines du fantasme, Paris, Hachette, coll. « Textes du xx° siécle ».

Laplanche J. (1987), Nouveaux fondements pour la psychanalyse, Paris, Puf,
coll. « Quadrige », 1994.

Laplanche J. (2002), « A partir de la situation anthropologique fondamentale »,
in Sexual. La sexualité élargie au sens freudien. Paris, Puf, coll. « Quadrige », 2006,
pp- 95-108.

Marty P. (1976), Les mouvements individuels de vie et de mort, Paris, Payot.

Rilke R.M. (1992), Les élégies de Duino, Paris, Garnier-Flammarion.

Scarfone D. (2014), « The work of remembering and the revival of the psychoanalytic
method », in International Journal of Psychoanalysis, vol. XCV, pp. 965-972.

Scarfone D., Rapport au CPLF de 2014, « I’impassé, actualité de ’inconscient », in Revue
frangaise de psychanalyse, vol. LXXVIIIL, n° 5, pp. 1357-1428.

RESUME - A partir de considérations métapsychologiques conséquentes et a I’exemple de
Michel de M’Uzan qui, en 1970, a nié I’existence d’affects inconscients et décrit plutdt un
processus d’affectation, I’auteur conteste également I’existence de fantasmes inconscients
au sens strict. Il décrit cependant un « processus de fantasmatisation » a I’aide duquel il
lui parait possible d’aplanir certaines contradictions dans la théorie freudienne tout en
s’accordant avec la théorie psychosomatique de I’Ecole de Paris.

MOTS-CLES — Fantasme. Processus de fantasmatisation. Métapsychologie.

SUMMARY — The author contests the existence of unconscious fantasies in the strict sense,
basing his approach on important meta-psychological considerations and in accordance



68 Dominique Scarfone

with the work of Michel de M’Uzan who, in 1970, denied the existence of unconscious
affects, referring, instead, to a process of affectation. The author does, however, describe
a “process of fantasmatisation” which helps to address certain contradictions in the
Freudian theory while remaining consistent with the psychosomatic theory of the Paris
School.

KEY WORDS — Fantasy. Process of fantasmatisation. Meta-psychology.

ZUSAMMENFASSUNG - Ausgehend von konsequenten metapsychologischen
Uberlegungen und am Beispiel von Michel de M’Uzan, der im Jahr 1970 die Existenz unbe-
wusster Affekte leugnete und stattdessen eher einen Prozess der Zuweisung beschreibt,
stellt der Autor ebenfalls die Existenz im engeren Sinne unbewusster Phantasmen in
Frage. Er beschreibt jedoch einen ,,Phantasmatisierungsprozess®, mithilfe dessen es
ihm méglich erscheint, bestimmte Widerspriiche in der Freudschen Theorie auszubiigeln
und gleichzeitig mit der psychosomatischen Theorie der Pariser Schule in Einklang zu
gelangen.

STICHWORTER - Phantasma. Phantasmatisierungsprozess. Metapsychologie.

RESUMEN — A partir de consideraciones metapsicoldgicas consecuentes y al ejemplo de
Michel de M’Uzan que en 1970 negé la existencia de afectos inconscientes y deseribié un
proceso de afectacion, el autor pone igualmente en duda la existencia de fantasias incons-
cientes en el sentido estricto. Describe sin embargo un “proceso de fantasmatizacion” con
la ayuda del cual al autor le parece posible allanar ciertas contradicciones en la teoria
freudiana, a la vez que coincide con la teoria psicosomatica de la Escuela de Paris.

PALABRAS CLAVE - Fantasia. Proceso de fantasmatizacién. Metapsicologia.



