
Cet article est disponible en ligne à l’adresse :
http://www.cairn.info/article.php?ID_REVUE=RFP&ID_NUMPUBLIE=RFP_681&ID_ARTICLE=RFP_681_0019

Épreuve de réalité et jeu

par Marie LECLAIRE et Dominique SCARFONE

|  Presses Universitaires de France   | Revue française de psychanalyse
2004/1 - Volume 68
ISSN 0035-2942 | ISBN 2130543499 | pages 19 à 37

Pour citer cet article : 
— Leclaire M. et Scarfone D., Épreuve de réalité et jeu, Revue française de psychanalyse 2004/1, Volume 68, p. 19-37.

Distribution électronique Cairn pour  Presses Universitaires de France  .
©  Presses Universitaires de France  . Tous droits réservés pour tous pays.
La reproduction ou représentation de cet article, notamment par photocopie, n'est autorisée que dans les limites des 
conditions générales d'utilisation du site ou, le cas échéant, des conditions générales de la licence souscrite par votre 
établissement. Toute autre reproduction ou représentation, en tout ou partie, sous quelque forme et de quelque manière 
que ce soit, est interdite sauf accord préalable et écrit de l'éditeur, en dehors des cas prévus par la législation en vigueur 
en France. Il est précisé que son stockage dans une base de données est également interdit.

http://www.cairn.info/article.php?ID_REVUE=RFP&ID_NUMPUBLIE=RFP_681&ID_ARTICLE=RFP_681_0019


Épreuve de réalité et jeu

Marie LECLAIRE et Dominique SCARFONE

« On a tort, à mon sens, de poser que l’acte
de croire a, en son origine, affaire avec le
désir de vérité. Sa fonction première est de
métaphoriser le réel, afin qu’il ne soit pas le
vrai. »

J.-B. Pontalis.

La question de l’épreuve de réalité dans le jeu, c’est Freud qui nous incite
à la formuler. Dans un passage des « Formulations sur les deux principes de
l’advenir psychique », où il introduit pour la première fois dans son œuvre le
concept d’épreuve de réalité, il écrit en effet, et de façon bien énigmatique
pour quiconque est familier avec les définitions contemporaines de l’épreuve
de réalité, que le « jouer des enfants », « la rêverie », et « le fantasier » sont
des activités de pensée demeurées libres à l’égard de l’épreuve de réalité1.
Aucune définition contemporaine de l’épreuve de réalité, si ce n’est celle de
Winnicott sur les théories duquel nous aurons à revenir, ne semble prendre
acte de cette indication freudienne sur le jeu, la rêverie et le fantasier.
L’épreuve de réalité, lorsqu’elle n’est pas ramenée à un critère permettant de
distinguer les états limites des psychotiques, est généralement définie comme
la capacité d’un sujet de distinguer ses perceptions de ses représentations de
manière à éviter l’hallucination. Or, dans le passage cité des « Formula-
tions... », Freud paraît fonder l’épreuve de réalité sur autre chose. De toute
évidence, la référence à l’hallucination peut être écartée et il se développe une
tout autre ligne de pensée où l’épreuve de réalité se présente comme une série
d’exigences auxquelles la fantaisie et le jeu évitent de se soumettre.

Une certaine résistance « se mobilise en nous contre l’inexorabilité et la
monotonie des lois de la pensée et contre les exigences de l’examen de réalité...
On découvre alors quel plaisir cela procure de se soustraire à elle au moins

Rev. franç. Psychanal., 1/2004

1. S. Freud, Formulation sur les deux principes de l’advenir psychique, OCF.P, XI, PUF, p. 16-
17.



temporairement et de s’abandonner aux appâts du non-sens »1. Ces exigences
auxquelles pensait Freud visent à vérifier la persistance dans le monde présent
de ce qui fut jadis perçu et qui est maintenant désiré. Elles visent à « retrou-
ver » l’objet plutôt que simplement le « trouver ». Ce faisant, elles s’inscrivent
du côté de la séparation, du deuil, de la perte, là, en somme, où le temps est
pris en considération. Elle-même née de la perte – « On reconnaît, comme
condition pour la mise en place de l’examen de réalité, que soient perdus des
objets qui autrefois avaient apporté une satisfaction réelle »2 –, cette épreuve
de réalité prendrait la forme d’un pénible commandement à respecter :
« L’examen de réalité a montré que l’objet aimé n’existe plus, et édicte dès
lors l’exigence de retirer toute la libido de ses connexions avec cet objet. »3

C’est l’examen de réalité qui commande, appelle le travail du deuil et
« réclame catégoriquement que l’on ait à se séparer de l’objet, parce qu’il
n’existe plus »4. C’est encore lui qui exige de se dresser contre la crédulité, la
croyance au miracle et plus généralement contre l’animisme de pensée5. C’est
à ses dépens que se déploie la liberté de la rêverie, du fantasme et du jouer.

La question de l’épreuve de réalité dans le jeu, nous la formulerons donc
de la manière suivante : Qu’est-ce qui fait qu’un jeu, après tout, n’est qu’un
jeu ? À quelles exigences se soustrait-il pour rester un jeu ? Pourquoi la limite
qu’instaure le jeu permet-elle que s’y produisent des activités et des rapports
autres que ceux qui s’y installeraient si cette frontière n’était pas à l’avance
admise et proclamée ? Quel découpage opère le jeu, quelle limite instaure-t-il
par rapport à d’autres circonstances où ce mot magique n’est pas prononcé,
ou pire encore, lorsqu’il ne l’est qu’à moitié : plutôt que jouer, on se joue
alors de... au risque de se faire dé-jouer.

ÉPREUVE D’ACTUALITÉ

Dans les écrits psychanalytiques, l’épreuve de réalité se voit généralement
définie comme la capacité d’un sujet de distinguer ce qu’il perçoit de ce qu’il
se représente. De Freud à Kernberg, en passant par Laplanche, Hartmann et
Frosh, tous ont mentionné cette capacité de distinguer le perçu du représenté,

20 Marie Leclaire et Dominique Scarfone

1. S. Freud (1933), Nouvelle suite des leçons d’introduction à la psychanalyse, « Rêve et occul-
tisme », in OC, vol. XIX, Paris, PUF, 1995, p. 144.

2. S. Freud (1925), La négation, in OC, vol. XVII, Paris, PUF, 1992, p. 170.
3. S. Freud (1915), « Deuil et mélancolie », Métapsychologie, in OC, vol. XIII, Paris, PUF, 1988,

p. 264.
4. S. Freud (1925), Inhibition, symptôme et angoisse, in OC, vol. XVII, Paris, PUF, 1992, p. 286.
5. Voir S. Freud (1919), L’inquiétant, in OC, vol. XV, Paris, PUF, 1996, p. 183-184.



et plusieurs l’ont placée au cœur de leur concept d’épreuve de réalité. Il
s’agirait, pour celui qui dispose de l’épreuve de réalité, de laisser jouer seule la
perception du monde extérieur ; de ne pas se mettre à halluciner. Sans doute
la plupart des auteurs reconnaîtraient-ils dans l’épreuve de réalité « un proces-
sus, postulé par Freud, permettant au sujet de distinguer les stimuli provenant
du monde extérieur des stimuli internes, et de prévenir la confusion possible
entre ce que le sujet perçoit et ce qu’il ne fait que se représenter, confusion qui
serait au principe de l’hallucination »1.

Il est bien vrai que, chez Freud, la question de l’épreuve de réalité croise
de près celle de l’hallucination primitive. Freud n’a pas introduit le terme
d’épreuve de réalité pour traiter d’un type d’hallucination en particulier – hal-
lucination onirique ou psychotique par exemple. Ce concept est d’emblée relié
à l’hypothèse d’une hallucination primitive. Cette hypothèse stipule que le
premier mode de travail de l’appareil psychique serait un mode d’inves-
tissement des souvenirs dans lequel le désir aboutirait en expérience hallucina-
toire. L’appareil psychique aurait tendance, dès le premier investissement des
souvenirs, à produire les mêmes « signes de réalité » que ceux qui se produi-
sent spontanément du côté de la perception. Rappelons, à ce chapitre, que la
perception du monde extérieur ne pose aucun problème de réalité selon
Freud. Dès qu’une perception se produit, elle s’accompagne d’un signe de réa-
lité. Si problème de réalité il y a, c’est plutôt du côté du souvenir ; du repré-
senté. Freud part en effet du présupposé que parmi l’ensemble des traces qui
s’inscrivent dans la mémoire, celles produites lors d’une expérience de satisfac-
tion tendent à acquérir une valeur privilégiée dans l’appareil psychique du fait
de leur support motivationnel – le plaisir, la chute de tension qui y est
associée. En vertu de cette association, lorsque le besoin resurgira, les traces
mnésiques seront investies à nouveau, et ce réinvestissement conduira selon
Freud « à quelque chose d’analogue à une perception – c’est-à-dire une hallu-
cination »2. Le premier mode de travail de l’appareil psychique mènerait donc
vers une hallucination indistincte de la perception. La représentation forte-
ment investie s’accompagne du même signe de réalité que celui qui surgit
spontanément du côté de la perception.

À l’origine, l’appareil ne serait donc pas en mesure de distinguer une
représentation fortement investie de l’objet désiré de la perception de celui-ci.
Aucun critère ne permettrait d’établir cette distinction. Le procès permettant
de distinguer les perceptions des représentations quant à ces « signes de réa-
lité » ne serait apparu que plus tardivement. L’originalité de la position freu-

Épreuve de réalité et jeu 21

1. J. Laplanche et J.-B. Pontalis (1967), Vocabulaire de la psychanalyse, Paris, PUF, p. 138.
2. S. Freud (1895), Esquisse d’une psychologie scientifique, in La naissance de la psychanalyse,

Paris, PUF, 1956, p. 337.



dienne sur l’hallucination surgit de ce renversement : il ne s’agit pas de savoir
comment l’on en vient à halluciner, mais bien, en vertu du pouvoir intrinsèque
du désir, comment il est possible de ne pas constamment halluciner. La ques-
tion est de savoir comment les « signes de réalité » du représenté pourront être
inhibés.

Notre dernière phrase l’a déjà annoncé, Freud ne cherchera pas du côté
d’un « plus de signes de réalité » pour la perception de la solution du pro-
blème qu’il vient de poser. Ce n’est pas parce que la perception comporte une
plus grande réalité qu’elle pourra être différenciée de la représentation. Freud
proposera plutôt un modèle d’inhibition du représenté : « La charge en désir
se trouve soumise à une inhibition – ce qui devient possible lorsque le moi est
investi – une réaction d’ordre quantitatif peut survenir, au cours de laquelle la
charge en désir ne suffit pas à donner une indice de qualité, comme il arrive-
rait pour une perception extérieure. »1 C’est le moi qui vient inhiber le signe
de réalité de la représentation. Non pas qu’il soit lui-même en mesure de
départager les signes issus du perçu et ceux venant du représenté, mais parce
que, absorbant dans son réseau une bonne part de l’énergie d’investissement
disponible, il freine le processus d’investissement des représentations. Le moi,
qui est lui-même un groupe de souvenirs investis, vient gêner le processus
d’investissement et lui évite d’aller droit vers l’hallucination. Il impose un par-
cours. Il leste le processus d’investissement, l’empêche, par sa seule présence,
de devenir hallucination. Dès lors que le moi est introduit comme organisa-
tion au sein du préconscient, seules les perceptions peuvent fournir des
« signes de réalité ».

C’est à propos de cette distinction perception-représentation que les
auteurs contemporains parlent souvent d’« épreuve de réalité ». Nous préfé-
rons, quant à nous, l’expression « épreuve d’actualité »2, puisqu’il nous semble
que les indices dont il est ici question – qu’ils concernent le perçu ou le repré-
senté – n’ont pas grand chose à voir avec la « réalité ». Certes l’hallucination
est ce que la distinction perception-représentation doit finalement permettre
d’éviter. Mais l’hallucination, telle qu’elle est décrite par Freud sous la
rubrique de l’hallucination primitive, ne présente pas vraiment de problème de
réalité. En effet, le risque lié à une confusion perception-représentation – à
l’hallucination – n’est pas tant de qu’on ne sache plus ce qui, du représenté ou
du perçu, est réel ou pas, mais ce qui est actuellement perçu ou pas. Car des
souvenirs moteurs sont au même titre que l’image de l’objet intimement reliés
à l’expérience de satisfaction. Or leur réactivation pourrait mener à une

22 Marie Leclaire et Dominique Scarfone

1. S. Freud, Esquisse d’une psychologie scientifique, op. cit., p. 343-344.
2. Voir notre précédent article : M. Leclaire et D. Scarfone, Vers une théorie unitaire de

l’épreuve de réalité, Revue française de Psychanalyse, t. LXIV, no 3, 2000.



décharge motrice s’effectuant alors que l’objet n’est pas disponible. Il semble
que ce soit cette décharge, beaucoup plus que l’hallucination elle-même, qu’il
convient à l’appareil psychique d’éviter pour des motifs d’autoconservation.
On pourrait, en ce sens, parler aussi d’une « épreuve de disponibilité » qu’on
situerait, dans la veine winnicottienne, du côté de la mère suffisamment
bonne, celle qui présente l’objet désiré au moment où l’enfant est prêt à
l’halluciner.

Au-delà de cette logique inhérente à la position freudienne, si nous préfé-
rons parler d’actualité plutôt que de réalité, c’est aussi parce qu’il nous semble
que l’emploi du mot « réalité » peut ici conduire à une certaine confusion :
croire qu’une fois cette « épreuve de réalité » mise en place, serait réel ce qui
est perçu et pseudo-réel ce qui est représenté. Or, il apparaît bien évident qu’il
ne suffit pas de percevoir pour croire, et que la mémoire elle-même, qu’elle
soit dirigée vers la remémoration ou l’action, détermine la perception. D’autre
part, la réalité est une question qui se pose dans un temps autre que celui du
perçu. Si la perception, son caractère rythmique et actif notamment, permet
de donner des « signes », nous pensons que ces signes doivent concerner une
réalité très limitée : celle de l’ici et maintenant ou plutôt, de l’actualité. Le
temps de la perception dont il est ici question ne comporte en effet ni futur ni
passé.

Parler d’actualité plutôt que de réalité pour qualifier ces « signes » a
l’avantage d’être au plus près des modalités de l’action inhibitrice du moi. En
effet, nous l’avons déjà dit, l’action inhibitrice du moi, dont dépend selon
Freud la distinction perception-représentation, n’opère pas sur le modèle
d’une décision. Il ne s’agit pas pour le moi de « décider » ce qui est réel ou pas
par quelque comparaison entre le perçu et le représenté. En fait, l’action inhi-
bitrice du moi se produit, en quelque sorte, indépendamment de la volonté du
moi. Issu de la répétition d’un certain nombre d’expériences plaisantes, le moi
est ici conçu comme un réseau de souvenirs potentiellement investi. C’est le
caractère constant de son investissement qui permet l’inhibition du signe
d’actualité de la représentation. L’action inhibitrice du moi est de l’ordre du
tout ou rien : ou bien le représenté s’accompagne du signe d’actualité ou bien
il se produit sans lui. Il n’y a aucune décision à prendre, aucun jugement à
rendre, ce qui paraît d’ailleurs peu compatible avec l’idée d’une « épreuve » de
réalité. Soit il y a hallucination, soit il n’y en a pas. Rien dans ce mode de pré-
sence et d’absence du moi au sein du préconscient ne permet de venir remettre
en question l’expérience de l’hallucination. Perceptions et représentations
seront distinctes selon que le moi exerce ou non son effet d’inhibition. Mais
que les signes d’actualité soient issus du perçu (perception) ou qu’ils soient
issus du représenté (hallucination), on obtient un même constat d’actualité. Ce

Épreuve de réalité et jeu 23



constat d’actualité, rien ne permet dans l’immédiat de le confirmer ou de
l’infirmer. Il est donné.

Pour assurer la distinction perception-représentation, le moi doit ainsi
– nous paraphrasons Laplanche1 – « empêcher l’hallucination, retrancher ce
trop d’actualité provenant de l’excitation interne pour permettre au signe
d’actualité venu de la perception externe (et qui a toujours existé sans qu’il
soit besoin du moi) de jouer désormais seul, sans la concurrence de la revivis-
cence hallucinatoire et en fonctionnant désormais comme seul critère valable »
pour ce qui est de la décharge. Distinction peu « éprouvante », du moins pour
le moi qui l’assure, selon Freud, du seul fait de sa présence.

ÉPREUVE DE RÉALITÉ

La distinction perception-représentation fut souvent considérée comme
étant le développement freudien sur l’épreuve de réalité. Il est vrai que Freud
en a souvent traité en ces termes. Néanmoins, il a parallèlement développé,
et cela dès l’Esquisse, une formulation nous paraissant plus pertinente de
l’épreuve de réalité. Une formulation où l’épreuve de réalité viendra compléter
la distinction perception-représentation par le jugement et l’action motrice.
Jugement et action motrice qu’on retrouvera plus tard dans La négation et
dans Complément métapsychologique. Une épreuve de réalité dont le résultat
serait non pas une perception brute du monde extérieur, mais quelque chose
de beaucoup plus subjectif et nuancé, beaucoup plus compatible peut-être
avec l’idée d’ « épreuve » et de « réalité » et que Freud nomme la
« croyance », l’« appréhension de réalité ».

Cette épreuve de réalité se présente dans l’Esquisse autour du second
usage que fait Freud de la notion d’« indice de réalité ». Tout se passe comme
si, après avoir réglé la question de la distinction perçu-représenté, Freud n’en
avait pas encore terminé avec les « indices de réalité ». Il continue en effet à
parler d’indice de réalité, du côté du représenté, en introduisant l’idée d’une
« utilisation correcte des signes de réalité »2. Il propose qu’en inhibant
l’hallucination l’appareil psychique ne se soumet pas passivement à la percep-
tion. Un nouveau processus apparaîtra, lui-même rendu possible grâce à la
présence inhibitrice du moi : le jugement. Défini comme « moyen de passer
d’une situation réelle perçue à la situation désirée », le jugement est provoqué
« par une dissemblance entre l’investissement empreint de désir et un investis-

24 Marie Leclaire et Dominique Scarfone

1. J. Laplanche, Vie et mort en psychanalyse, Paris, Flammarion, coll. « Champs », 1987, p. 97.
2. S. Freud, Esquisse d’une psychologie scientifique, op. cit., p. 344.



sement perceptuel qui lui ressemble »1. Il vise à faire revenir de l’extérieur,
dans la perception, l’image de l’objet satisfaisant. Pour ce faire, il intercale des
souvenirs moteurs entre une représentation désirée et une perception qui lui
ressemble. C’est ce fait d’aller au devant du monde environnant, de le recher-
cher activement par réactivation de souvenirs moteurs qui sera responsable de
l’apparition d’un second indice de réalité qui provoquera, quant à lui,
croyance et appréciation de la réalité. « Quand à la fin de l’acte cogitatif,
l’indice de réalité en vient à atteindre la perception, alors une appréciation de
la réalité, la croyance ont pu se réaliser, et le but de toute cette activité est
atteint. »2

Suscitant la croyance, l’indice de réalité qui apparaît comme résultat final
du jugement ne saurait être assimilé aux indices d’actualité qui peuvent tantôt
apparaître du côté du perçu, tantôt du côté du représenté. D’abord parce qu’il
nécessite que le moi soit présent pour se manifester. Ensuite parce qu’il
découle d’un travail complexe, constitué d’action3 – c’est là la nouveauté – et
de pensée, visant à retrouver un objet désiré. Il apparaît ainsi avec un certain
retard sur les signes d’actualité. Finalement, lorsque le signe de réalité appa-
raît, quelque chose en supplément se produit : la croyance, l’appréciation de la
réalité. La mémoire qui, dans une conception de l’épreuve de réalité centrée
sur la capacité de distinguer le perçu du représenté, est renvoyée à un rôle
négatif, retrouve, dans cette seconde ligne freudienne de pensée, son pouvoir
de réalité. Loin de se situer à l’opposé de la perception, elle conditionne ce qui
pourra être perçu comme « réalité ». Avec cette notion de croyance, il semble
que l’on quitte le terrain de l’actualité. C’est désormais une question
d’histoire, de construction et de temporalité.

L’HALLUCINATION MOTRICE

Le jeu, nous dit Freud, serait demeuré libre à l’égard des exigences de
l’examen de réalité. Cela donne à penser que le jeu s’affranchirait du rapport
entre le perçu et le représenté qui prévaut généralement dans le jugement. En
effet, si le jeu s’exerce indépendamment de l’épreuve de réalité, c’est probable-
ment qu’il ne s’embarrasse guère du processus qui commande d’utiliser « cor-
rectement » les indices de réalité. Le jeu y renonce, pour rétablir le courant de

Épreuve de réalité et jeu 25

1. Ibid., p. 346.
2. Ibid., p. 350, italiques dans l’original.
3. Pour juger de l’étendue de la concordance avec les recherches neuroscientifiques récentes, voir

V. Gallese, The inner sense of action. Agency and motor representations, Journal of Conscisousness
Studies, vol. 7, no 10, 2000, p. 23-40.



la croyance et de toute puissance de la pensée. Pour nous qui, nous fiant à
l’Esquisse, en étions venus à considérer la croyance (deuxième signe de réalité)
comme résultat ultime de l’épreuve de réalité, cette seconde vue freudienne sur
l’épreuve de réalité – qui l’oppose à la croyance et à l’animisme de pensée – a
de quoi surprendre. Car comment la croyance pourrait-elle à la fois faire
office de but pour l’épreuve de réalité (quand l’indice de réalité atteint la per-
ception, la croyance se réalise, et le but du jugement est atteint) et être ce
contre quoi celle-ci doit impérativement se dresser ? Cela aurait déjà demandé
réflexion, mais voici qu’un passage de Totem et tabou vient ajouter à notre
trouble et bouleverser nos idées. Ce passage fait apparaître tant de nouveauté
qu’on s’étendrait indûment à en paraphraser les principales idées. Voulant
l’examiner de près, nous nous permettons, malgré sa longueur, de le citer en
entier.

« Pour l’enfant, qui se trouve dans des conditions psychiques analogues [à celles de
l’homme primitif], mais qui sur le plan moteur n’est pas encore capable d’agir, nous
avons soutenu ailleurs l’hypothèse qu’il satisfait d’abord ses souhaits de façon halluci-
natoire, en faisant en sorte que s’instaure la situation satisfaisante au moyen
d’excitations centrifuges de ses organes sensoriels (Freud se réfère ici à ses Formula-
tions). Pour le primitif adulte se dégage une autre voie. À son souhait est attachée une
impulsion motrice, la volonté1, et celle-ci – qui plus tard changera la face de la terre au
service de la satisfaction de souhait – est maintenant utilisée à présenter la satisfac-
tion, de telle sorte qu’on puisse pour ainsi dire la vivre au moyen d’hallucinations
motrices. Une telle présentation du souhait satisfait est tout à fait comparable au jeu
des enfants qui, chez eux, prend le relais de la technique purement sensorielle de la
satisfaction. Si le jeu et la présentation imitative suffisent à l’enfant et au primitif, ce
n’est pas là un signe de modestie, au sens où nous l’entendons, ni de résignation, due
à la reconnaissance de leur impuissance réelle, mais c’est la conséquence bien compré-
hensible de la valeur prépondérante accordée à leur souhait, de la volonté qui en
dépend et des voies empruntées par lui. Avec le temps, l’accent psychique se déplace
des motifs de l’action magique sur les moyens de celle-ci, sur l’action elle-même... Au
stade de la pensée animiste, il n’existe encore aucune occasion de prouver objective-
ment le vrai état des choses, mais il en existe bien à des stades ultérieurs, quand toutes
ces procédures sont encore en usage, mais que le phénomène psychique du doute est
déjà possible en tant qu’expression d’un penchant au refoulement. »2

Dans cette citation, trois éléments attirent plus particulièrement notre
attention. Premièrement, cette curieuse « hallucination motrice », comment la
penser ? Comment l’intégrer dans nos développements sur l’épreuve de réa-
lité ? Et tout d’abord, en vertu de quelle propriété une hallucination – qui est
une perception sans objet – peut-elle avoir la particularité d’être motrice ?

26 Marie Leclaire et Dominique Scarfone

1. Ce qui caractérise l’hypnose, c’est une suppression de la volonté. « Un savoir selon lequel
l’hypnose n’est malgré tout qu’un jeu, un renouvellement mensonger de ces impressions anciennes,
peut néanmoins rester conservé et pourvoir à la résistance contre des conséquences trop sérieuses de la
suppression de la volonté hypnotique » (S. Freud (1921), Psychologie des masses et analyse du moi, in
OC, vol. XVI, Paris, PUF, 1991, p. 67).

2. S. Freud (1912), Totem et tabou, in OC, vol. XI, Paris, PUF, 1998, p. 293-294.



Deuxièmement, l’idée selon laquelle le refoulement inhibera cette voie bien
particulière de réalisation du désir. Plus que jamais semblent distingués ici
trois modes de réalisation du désir : hallucination primitive, hallucination
motrice, jugement ; les deux premiers (hallucinatoires) étant séparés du der-
nier par la barrière du refoulement. Troisièmement, cette « volonté », décrite
ici comme impulsion motrice, et souvent associée ailleurs par Freud à une
accumulation de quantité dans le moi, un moi que le sommeil, tout comme
l’hypnose et l’activité d’âme de la masse, ont le pouvoir de « paralyser »1.
Tous les éléments que nous avons considérés jusqu’ici – hallucination primi-
tive, souvenirs moteurs, jugement, croyance – paraissent donc redéfinis par
cette citation. L’hallucination primitive, ailleurs rapprochée du rêve et de
l’hallucination psychotique, est ici abordée en référence au jeu des enfants et à
la pensée des primitifs. Les souvenirs moteurs comportent maintenant leur
part d’hallucinatoire et de volonté. Le jugement, caractérisé antérieurement
par son résultat – la croyance –, se place désormais plutôt du côté du doute.
L’intime interaction entre le rêve et l’hallucination primitive que nous avons
pu commenter ailleurs2 semble de plus se dédoubler, se répéter entre le jeu et
l’hallucination motrice. Mais plus important encore, cette citation invite à
reconsidérer l’ensemble de ces développements sous l’angle du narcissisme.

Sur l’hallucination motrice, Totem et tabou fournit quelques précisions.
Infliger à l’effigie ce que l’on souhaite à l’ennemi, imiter, « jouer » à la pluie
pour l’obtenir, désinfecter le clou ayant blessé la main, plutôt que la main
elle-même, en espérant la guérison, tous des exemples d’hallucinations motri-
ces dont le trait commun est de surestimer la valeur de l’acte psychique, de
présenter la satisfaction au moyen de connexions existant au sein de la pensée.
Cette surestimation de la valeur de l’acte est ce qui permet le rapprochement
de la pensée du primitif avec le jeu d’enfant. Infliger à une effigie ce qu’il sou-
haite à l’ennemi, voilà ce que semble faire le tout petit lorsque, le docteur
ayant pratiqué une opération dans sa gorge, cette « effrayante expérience
vécue deviendra en toute certitude le contenu du prochain jeu... En même
temps que l’enfant passe de la passivité de l’expérience de vie à l’activité du
jeu, il inflige à un camarade de jeu le désagrément qui lui est arrivé à lui-
même et se venge ainsi sur la personne de ce remplaçant »3.

Ce qui est donc ressenti comme effectif dans l’hallucination motrice selon
Freud, c’est la ressemblance ou la contiguïté entre l’action effectuée et

Épreuve de réalité et jeu 27

1. S. Freud, Esquisse d’une psychologie scientifique, op. cit., p. 353.
2. M. Leclaire, The Mad scientists : Psychoanalysis, Dream and virtual reality, in The Internatio-

nal Journal of Psycho-Analysis, 84, 2003, 331-346.
3. On voit que cette notion d’hallucination motrice pourrait éclairer certains mécanismes qui, tel

l’identification à l’agresseur, ont principalement été considéré sous l’angle de leur caractère défensif.
La défense s’infiltrerait, en après-coup, là où régnait d’abord le désir et la recherche de satisfaction.



l’événement souhaité. « Comme ressemblance et contiguïté sont les deux prin-
cipes essentiels des processus d’association, c’est la domination de l’asso-
ciation des idées qui s’avère effectivement l’explication de toute l’extravagance
des prescriptions magiques1 », si l’on veut bien ajouter à cette théorie explica-
tive des techniques de la magie son essence véritable, à savoir qu’elle est une
des voies empruntées par le désir. C’est, en effet, en vertu du désir que l’action
effectuée sur le remplaçant est tout aussi satisfaisante que celle effectuée sur la
chose elle-même, que « les choses s’effacent derrière les représentations qu’on
en a », que « ce qui est entrepris avec ces dernières ne peut que se produire
aussi pour les premières », que « les relations qui existent entre les représenta-
tions sont présupposées également entre les choses » et que, au bout du
compte, « l’image en miroir du monde intérieur ne peut, à l’époque animiste,
que rendre invisible cette autre image du monde que nous croyons
connaître »2.

Pourquoi en est-il ainsi ? Il semble que ce soit parce que le désir, si nous
revenons à l’Esquisse et à L’interprétation des rêves, tend à rétablir par la voie
la plus courte les signes liés aux premières expériences de satisfaction. Le désir
est intiment lié à des traces mnésiques et trouve son accomplissement dans
leur réactualisation. Avec l’hallucination primitive, nous avions une première
façon de présenter la satisfaction par des connexions existant au sein de la
pensée. L’expérience de satisfaction a comme conséquence que l’image de
l’objet auquel est liée la satisfaction tendra, lorsque le besoin se présentera à
nouveau, à être réinvestie sur le modèle de l’hallucination. Or, voilà que tout
se passe comme si Freud, avec sa notion d’hallucination motrice, rappelait à
notre souvenir ce qu’il avait déjà indiqué ailleurs3 et que nous avons com-
menté dans un autre article, à savoir qu’il y a, en fait, deux conséquences « au
fait de satisfaction ». Comme plusieurs auteurs qui se sont intéressés au déve-
loppement cognitif, Freud semble ici avoir l’intuition qu’il faut postuler une
contribution motrice au développement des représentations. Dans une lignée
où l’on pourrait inscrire des auteurs aussi divers que Bergson, Piaget, Dama-
sio et Varela4, Freud place l’action au fondement de la mémoire et de la per-
ception. Il propose que l’expérience de satisfaction aboutit à un frayage entre
deux images mnémoniques : l’image de l’objet et les images des mouvements
ayant conduit à la satisfaction. Deux types de traces se constituent lors de

28 Marie Leclaire et Dominique Scarfone

1. S. Freud, Totem et tabou, op. cit., p. 292.
2. S. Freud, ibid., p. 295.
3. S. Freud, Esquisse d’une psychologie scientifique, op. cit., p. 346.
4. H. Bergson, Matière et mémoire, Paris, PUF, coll. « Quadrige », 1997 ; J. Piaget, La construc-

tion du réel chez l’enfant, Neuchâtel et Paris, Delachaux & Niestlé, 1937 ; A. Damasio, The Feeling of
What Happens. Body and Emtions in the Making of Consciousness, New York, Harcourt Brace & Co.,
1999 ; F. Varela, E. Thompson et E. Rosch, L’inscription corporelle de l’esprit, Paris, Le Seuil, 1993.



l’expérience de satisfaction et qui marqueront à jamais le mouvement du désir.
Si les premières se rattachent à l’image de l’objet, les secondes traces sont de
nature motrice ; elles sont issues des mouvements qui, lors de l’expérience de
satisfaction, ayant provoqué « de nouvelles excitations sensorielles – de la
peau et des muscles1 », produisent dans la mémoire une image motrice ou
kinesthésique. À l’origine, un frayage étroit s’établit entre l’image d’objet,
l’image motrice et la satisfaction. Frayage que semblent réemprunter, chacune
à leur façon, l’hallucination primitive et l’hallucination motrice. L’hallu-
cination primitive réactive le souvenir de l’objet lié à la satisfaction, alors que
l’hallucination motrice réactive le souvenir du mouvement lié à la satisfaction.
Leur caractère hallucinatoire tient au mode bien particulier de réalisation de
désir qui y est impliqué. L’hallucination primitive et l’hallucination motrice,
bien que fondamentalement distinctes dans leur expression, montrent toutes
deux à quoi pourrait ressembler une satisfaction sans détour ni travail. C’est
en cela qu’elles sont des hallucinations.

HALLUCINATION PRIMITIVE, HALLUCINATION MOTRICE

ET JUGEMENT : DISTINCTIONS

Bien qu’elles soient toutes deux du registre de l’hallucinatoire, une première
distinction s’impose d’emblée entre l’hallucination primitive et l’hallucination
motrice. En effet, l’hallucination primitive ne porte que sur le souvenir de l’objet
qui avait apporté la satisfaction : « Il est fort probable, écrit Freud, que c’est
l’image de l’objet qui est, la première, atteinte par la réactivation. » Dans
l’hallucination primitive, la motricité elle-même n’a aucun rôle à jouer.
L’hallucination primitive néglige le couplage qu’on retrouve dans l’expérience de
satisfaction entre la représentation désirée et l’image motrice qui lui est associée.
Elle n’investit pas l’action comme lieu de retrouvailles avec le désiré. Ce faisant,
selon nos précédents développements, elle produit des « signes d’actualité » mais
non des « signes de réalité ». Or, il semble que dans l’hallucination motrice, c’est
un tout autre type de couplage qui se voit négligé. Ici, ni la motricité ni la percep-
tion ne seront mises de côté. Le souvenir de l’objet désiré ne sera pas, non plus,
abandonné. De ce point de vue, l’hallucination motrice opère dans des condi-
tions qui sont peut-être plus semblables à celles qui sous-tendent le jugement
qu’à celles qui permettent l’hallucination primitive. Mais elle ne se laisse pas
réduire au jugement pour autant.

Épreuve de réalité et jeu 29

1. Ibid., p. 337.



En effet, le jugement, nous l’avons vu, est avant tout un acte de mémoire.
Il est provoqué par une dissemblance entre l’investissement du souvenir et une
perception qui lui ressemble. Il vise, par la réactivation de souvenirs moteurs,
à découvrir le chemin qui permet de relier le souvenir de l’objet désiré à une
perception qui lui ressemble. En fait, il est ce trajet, ce parcours qui consiste à
retrouver un objet désiré dans la perception. Le cas échéant, le jugement
donne lieu à un signe de réalité. Or, dans l’hallucination motrice, bien que la
motricité soit aussi impliquée, ce chemin n’est pas parcouru dans son entier.
La volonté – cette impulsion motrice – « qui plus tard changera la face de la
terre au service de la satisfaction de souhait [dans le jugement] est maintenant
utilisée à présenter la satisfaction, de telle sorte qu’on puisse pour ainsi dire la
vivre au moyen d’hallucinations motrices ». Il importe donc peu, dans
l’hallucination motrice, que la perception ressemble à l’objet désiré. Le souve-
nir de l’objet désiré ne guide pas, comme c’était le cas dans le jugement, la
recherche perceptive. Dès que les souvenirs moteurs sont activés, voilà que la
satisfaction se trouve présentée, voilà qu’elle est actualisée sans égard pour
l’objet auquel elle était initialement associée. Certains exemples freudiens don-
nent même à penser que l’objet de l’hallucination motrice doit être déplacé ;
qu’il ne doit pas trop correspondre à l’objet auquel la satisfaction ou la dou-
leur était initialement associée. « Si le docteur, pour lui regarder la gorge, a
ouvert la bouche de l’enfant qui se rebellait, l’enfant, après son départ, jouera
au docteur et répétera la procédure violente sur un petit frère-ou-sœur qui est
tout aussi en désaide face à lui qu’il l’était lui-même face au docteur. »1 C’est
bien en ce sens, par cette sorte de déplacement, que le jeu pourrait servir de
voie de dégagement face à la contrainte de répétition. Le jeu répète mais il ne
vise pas l’identité. L’acte est réactualisé dans un passage de la passivité à
l’activité.

L’hallucination motrice semble ainsi se situer à mi-chemin entre le juge-
ment et l’hallucination primitive. Elle s’élabore à partir des mêmes éléments
que le jugement mais opère à la façon de l’hallucination primitive. Comme
l’hallucination primitive, elle montre à quoi pourrait ressembler une satisfac-
tion sans travail ni retard. Son caractère hallucinatoire tient au mode de réali-
sation de désir qui y est impliqué. L’hallucination motrice « trouve » dans la
perception un objet et réinvestit à partir de lui des images motrices sans pour
autant chercher, comme dans le jugement, à le « retrouver ». Elle sacrifie ainsi
une part de l’identité. Si les images motrices sont bel et bien investies et utili-
sées, elles ne servent pas, comme dans le jugement, à retrouver à l’extérieur un

30 Marie Leclaire et Dominique Scarfone

1. S. Freud (1933), Nouvelle suite des leçons d’introduction à la psychanalyse, in OC, vol. XIX,
Paris, PUF, 1995, p. 20-21.



objet désiré, à recueillir des indices de réalité. Dans ce contexte, si une régres-
sion à l’hallucination motrice était possible, il est fort à parier que l’expérience
qu’elle permettrait se produirait indépendamment de l’épreuve de réalité,
puisque les conditions dont dépend l’apparition des signes de réalité ne sont
pas respectées. L’objet désiré n’est pas retrouvé dans la perception.

Cela étant dit, il reste à examiner ce qui permet à l’hallucination motrice
– qui se produit dans les mêmes conditions que le jugement – d’en différer.
Ou, posé autrement : l’hallucination motrice, qui ne fournit pas des signes de
réalité, s’accompagne-t-elle alors – comme l’hallucination primitive – de signes
d’actualité ? À première vue, il semble que non. Nous avons vu dans notre
section sur l’épreuve d’actualité que lorsque le moi est investi, il exerce un
effet d’inhibition sur l’investissement des représentations. Le moi vient freiner
le processus d’investissement et l’empêche d’atteindre l’hallucination. Le moi
est temps de retard, de réalité. Dès lors qu’il est introduit, la mémoire et le
jugement le sont aussi, et nous ne sommes plus dans le fonctionnement tout-
ou-rien de l’actualité. Or, l’hallucination motrice présuppose bien un degré
d’investissement du moi. Un degré particulièrement élevé puisque la suresti-
mation de la pensée observée dans le jeu des enfants et dans la technique de
magie des primitifs est considérée par Freud comme un stigmate du narcis-
sisme. C’est d’ailleurs, à côté de l’homosexualité et de la psychose, un des fac-
teurs qui l’amènera à formuler, dans Pour introduire le narcissisme,
l’hypothèse d’un investissement libidinal originaire du moi. Si donc le moi est
présent, en vertu de ce que nous avons jusqu’ici formulé, le jugement devrait
l’être tout autant. Comment, alors, penser, dans le jeu ou dans l’hallucination
motrice, un clivage permettant la mise à l’écart de l’épreuve de réalité ? Com-
ment concilier cette présence du moi et celle d’un fonctionnement supposé
hallucinatoire ?

LE SURINVESTISSEMENT DU MOI

Freud, dans Totem et tabou, nous donne quelques indices. Certes, le moi
est investi lors de l’hallucination motrice, mais en l’absence d’un certain refou-
lement, rien ne peut, à ce stade, rendre possible le phénomène du doute. Sans
refoulement, « l’image en miroir du monde intérieur ne peut, au stade de la
pensée animiste, que rendre invisible cette autre image du monde que nous
croyons connaître. »1. Le moi qui est investi dans l’hallucination motrice l’est

Épreuve de réalité et jeu 31

1. S. Freud, Totem et tabou, op. cit., p. 295.



donc d’une manière un peu particulière. Il s’agit d’un moi qui, par comparai-
son avec celui qui est décrit dans le jugement – où l’investissement était dit
constant –, se présente comme fortement investi. Il s’agit d’un moi qui s’est
détourné du monde extérieur et dont le fonctionnement est régi par l’unisson
des intérêts sexuels et des intérêts du moi. Un moi non encore condamné à se
mesurer à un idéal clivé pour s’estimer. Un moi qui, par corollaire, n’est pas
en état de refouler. Si donc une régression à un mode hallucinatoire de désirer
dans le jeu est possible, il semble qu’il faille la concevoir sur le modèle d’une
expansion narcissique. Le moi est surinvesti dans l’hallucination motrice ; ce
surinvestissement est un premier pilier permettant sa distinction d’avec le
jugement.

Le surinvestissement du moi, on pourrait l’expliquer de diverses façons.
On pourrait, comme Freud dans Totem et tabou et dans Psychologie des mas-
ses et analyse du moi, admettre qu’il se produit aux dépens de l’objet et de
l’idéal. Au stade de la pensée magique, l’individu s’attribue à lui-même la
toute-puissance qu’il prêtera ensuite à l’autre lors de la trouvaille de l’objet.
La pensée serait alors dans une large mesure sexualisée ; les intérêts du moi et
les souhaits libidinaux se trouveraient à y confluer. Mais on pourrait aussi
considérer que le surinvestissement du moi dans l’hallucination motrice
résulte, à l’inverse, de la suspension du jugement et du renoncement à
l’identité de perception et donc, paradoxalement, d’un désinvestissement de la
partie du moi résultant des identifications secondaires. Nous avons vu que
l’objet n’a plus, dans l’hallucination motrice, à être recherché dans la percep-
tion. Il peut simplement être trouvé là, il n’a plus à être retrouvé. Or, ce qui
vaut pour l’objet vaut aussi pour le moi. Le moi qui joue n’est plus tout à fait
le même. Il peut certes s’élargir, mais il semble que cette expansion suppose la
dissolution partielle des investissements qui usuellement lui confèrent ses traits
de caractère particuliers. Le fait de ne plus s’engager à retrouver l’identité
dans la perception doit ébranler quelque chose qui a trait à la mémoire égo-
centrée, cette manière dont Imbeault propose que « le moi se fonde sur la
mémoire, s’y enracine et s’y appuie pour méconnaître et reconnaître les
choses »1. À preuve, quelque chose empêche le jeu de « passer à l’histoire »,
c’est-à-dire de s’inscrire dans la temporalité du sujet comme une chose « vraie,
vraisemblable, possible ». Le moi qui joue, pourrait-on dire, n’a pas à s’y
retrouver. Et c’est peut-être là le signe que quelque chose du moi lui-même se
trouve désinvesti dans le jeu et dans l’hallucination motrice. Le résultat du jeu
ne saurait s’inscrire dans la mémoire autobiographique du sujet qui a joué
sans les indices qui en précisent la nature. Le jeu porte en lui une sorte

32 Marie Leclaire et Dominique Scarfone

1. J. Imbeault, Mouvements, Paris, Gallimard, coll. « Tracés », 1997, p. 49.



d’après-tout – « après tout, ce n’est qu’un jeu ». C’est dire que le moi qui juge,
au terme du jeu, le fait en fonction d’une mémoire qui engage la temporalité
et qui n’était pas active au moment du jeu lui-même. Nous croyons que le fait
que moi et objet n’ont pas eu à être retrouvés dans la perception est ce qui
soutient le clivage du jeu par rapport à la mémoire égocentrée.

Le fait qu’il puisse y avoir de l’hallucinatoire en présence du moi
s’expliquerait donc de la manière suivante. L’introduction du moi n’a pas
comme seule conséquence de permettre au processus de jugement de devenir
efficient. Nous devons aussi considérer cette introduction sous l’angle du nar-
cissisme et admettre que la possibilité de « s’imaginer » réalisant un acte surgit
également comme conséquence de l’investissement du réseau de souvenirs
potentiels qui constituent le moi. Avant que le moi ne soit introduit, on ne
peut parler d’imagination sans aussitôt voir pointer l’hallucination. L’instau-
ration du moi inhibe l’hallucinatoire et met en lieu et place l’imagination.
Celle-ci n’est pas actuelle au sens où l’hallucination peut l’être, puisqu’elle
implique la temporalité. En effet, il semble que l’imagination – comme la fan-
taisie et la rêverie – implique toujours une sorte de séquence d’événements qui
intéressent le désir de son auteur. Néanmoins, elle conserve une certaine
parenté avec l’hallucination primitive. Cette parenté réside dans la capacité de
l’imagination de produire, à tout instant, une image actuelle... du moi. Si donc
l’imagination n’est pas hallucination, elle permet néanmoins au sujet de
s’halluciner réalisant un acte. Son actualité est liée au narcissisme et donc à
l’image de soi. Ce qui surgit avec l’introduction du narcissisme, c’est la possi-
bilité de littéralement « s’imaginer », de se voir dans le miroir concret ou dans
celui de la pensée. Telle serait l’hallucination motrice : une hallucination où le
sujet se « voit » réalisant un acte. Le moi est présent et actif, mais le jugement
étant temporairement suspendu, tout se passe comme si ce même moi, dans sa
dimension autobiographique, prenait temporairement congé et que seule sub-
sistait une image actuelle du moi (nous verrons plus loin comment concevoir
cette dernière). Comme certains investissements sont suspendus, d’autres, qui
ne font pas partie du réseau habituel (non-moi), gagnent de ce fait en degré de
liberté. Il faut cependant surtout ne pas confondre la suspension temporaire
du jugement avec une levée du refoulement. Nous croyons, à l’instar de Win-
nicott, que lorsque le sexuel fait irruption en devenant brutalement manifeste
dans le jeu, alors celui-ci cesse ou s’en trouve profondément perturbé.

Nous retrouvons ainsi l’idée, déjà rencontrée à propos du rêve, que c’est
au niveau d’un degré d’investissement variable des frontières du moi qu’il faut
rechercher la possibilité d’une mise à l’écart de l’épreuve de réalité. Le degré
d’investissement du moi, et par corollaire, son degré d’investissement de la
perception comme lieu de rencontre avec le désiré ne serait pas quelque chose

Épreuve de réalité et jeu 33



de fixé une fois pour toutes, mais varierait en fonction des aléas du narcis-
sisme. Tout comme le rêve, le jeu tirerait son efficacité d’une certaine modifi-
cation dans la répartition des investissements du moi. Tout comme dans le
rêve, la mise en suspens de l’épreuve de réalité dépendrait, dans le jeu, de la
possibilité de faire coïncider à nouveau les intérêts sexuels et les intérêts du
moi. Toutefois, les intérêts sexuels et les intérêts du moi ne coïncident pas
absolument dans le jeu. Ils confluent seulement dans le traitement qu’une part
du moi fait subir aux représentations d’objet et d’action.

DE L’IMPORTANCE DES IMAGES MOTRICES

Il est intéressant de constater que, tant que nous n’avions pas introduit
l’hallucination motrice, nous n’avions pas eu à recourir au concept de narcis-
sisme dans nos discussions sur l’épreuve de réalité. Qu’est ce qui, dans
l’hallucination primitive, permettait de faire l’économie du recours au narcis-
sisme ? Pour répondre à cette question, il nous semble devoir mieux com-
prendre le rôle joué par les images motrices et tenter de déterminer à quelles
exigences de la pensée freudienne elles répondent. Notons d’abord que Freud,
tout au long de l’Esquisse, accordera une attention considérable aux images
motrices. Il cherchera à expliquer par elles l’expérience de satisfaction, le juge-
ment primaire, le mécanisme psychique de l’attention, l’acquisition du langage
et les effets de l’après-coup du sexuel. C’est sur le thème des images motrices
qu’il conclura d’ailleurs son exposé en tentant de préciser leur lien avec la per-
ception. Les images motrices sont omniprésentes dans cet écrit, et il est diffi-
cile de déterminer précisément à quelle exigence elles répondent.

Cependant, il nous semble que les images motrices apparaissent plus sou-
vent et avec plus de clarté quant à leur rôle lorsqu’il s’agit de traiter de deux
phénomènes particuliers, à savoir l’expérience de satisfaction et la constitution
du moi. Le rôle des images motrices dans l’expérience de satisfaction, nous
l’avons déjà abordé. Il est centré sur l’idée que les images motrices marquent,
dès l’origine, les voies empruntées par le désir. Au même titre que le souvenir
de l’objet satisfaisant, elles auront fortement tendance à être réactivées et lors-
qu’elles le seront, elles permettront, en quelque sorte, de présentifier les cir-
constances de la satisfaction. Ainsi conçues, les images motrices permettent à
Freud de rendre compte d’un fait clinique. Dans l’hystérie « la survenue d’une
représentation excessivement intense produit des effets qu’il n’est possible ni
de supprimer, ni de comprendre : décharges d’affect, innervations motrices,
inhibitions. Le sujet lui-même se rend compte de la bizarrerie de la

34 Marie Leclaire et Dominique Scarfone



situation »1. Avec cette première utilisation des images motrices, Freud
répond, selon nous, à cette exigence théorique et clinique fondamentale que la
« représentation inconsciente » n’est pas pure image. La représentation est, en
vertu de cette connexion originaire entre image de l’objet et image motrice,
d’emblée et toujours une disposition à l’action.

À cette fonction originaire des images motrices, Freud en greffe cependant
bientôt une autre. Du point de vue clinique, il constate que les représentations
hyper-intenses qui s’accompagnent d’innervations motrices peuvent aussi sur-
gir de façon normale et que ce sont elles qui, finalement, « confèrent au moi
son caractère particulier »2. Cette constatation clinique sera suivie, dans la troi-
sième partie de l’Esquisse, d’un développement théorique assez complexe visant
à rendre compte, grâce aux images motrices, de la constitution du moi. Ce moi,
l’Esquisse nous le présente comme étant divisé en une partie fixe, le noyau cons-
tamment investi, et une partie mobile, aux investissements variables, qui induit
le processus secondaire. Or, cette distinction est elle-même corrélative d’une
distinction entre une partie fixe de l’objet et une partie variable – le prédicat –
qui « est révélée au moi par sa propre expérience »3, c’est-à-dire par la réactiva-
tion de ses propres images motrices. « Tout en percevant W, on imite soi-même
les mouvements, c’est-à-dire que l’on innerve sa propre image motrice (qui
coïncide avec la perception) au point de reproduire réellement le mouvement.
C’est pourquoi il est permis de parler de la valeur imitative d’une perception. »4

On voit mieux en quoi les souvenirs moteurs rejoignent le thème du nar-
cissisme. La partie mobile de l’objet est révélée au moi non pas par un juge-
ment secondaire mais, fait surprenant, « par sa propre expérience », c’est-à-
dire par une tendance à imiter l’objet qui se produit en réactivant des images
motrices... Tendance à imiter... comme dans l’hallucination motrice. Cette ten-
dance est d’autant plus importante qu’elle porte sur la seule partie de l’objet
qui peut, au bout du compte, être « comprise ». L’objet en tant que tel, sa
partie fixe, demeure incompris en tant que « chose », comme Lacan l’a bien
relevé5. Ce que nous nommons objets (choses, Dinge), écrit Freud, « sont des
reliquats échappant au jugement »6. Le cœur du moi et de l’objet, leur partie
centrale, leur noyau se constituent en dehors de tout jugement de réalité. Ils
sont du registre de l’actualité.

Épreuve de réalité et jeu 35

1. Esquisse, op. cit., p. 359.
2. Ibid., p. 359.
3. Ibid., p. 376.
4. Ibid, p. 350.
5. J. Lacan, Le Séminaire, livre VII : L’Éthique de la psychanalyse, Paris, Le Seuil, 1986, p. 55-

86.
6. S. Freud, Entwurf Einer Psychologie, Gesammelte Werke, Nahträgsband, Frankfurt am

Main, Fischer Verlag, 1987, p. 429.



Les images motrices contribueraient ainsi au « jugement primaire »,
lequel vient fonder dans un même mouvement la forme du moi et celle de
l’objet. Nous serions tentés de voir dans ce jugement primaire l’origine de ce
qui sera plus tard décrit par Freud sous la rubrique de l’identification. Ne
s’agit-il en effet pas, par le biais de l’action, d’accueillir quelque chose dans le
moi ? Pour sa part, Laplanche le définit comme étant « l’acte par lequel, sur le
fondement “des expériences propres, des sensations et des images du mouve-
ment”, est posée une première permanence de l’objet, par la distinction entre
son “noyau” et ses “prédicats”. Dire que le jugement s’effectue selon le pro-
cessus primaire et qu’il se passe, pour ainsi dire, du moi, alors que précisé-
ment il vient poser dans la perception une structure analogue à celle du moi,
n’est-ce pas dessiner la place d’expériences perceptives [nous ajouterons mo-
trices] qui soient fondatrices, dans un même mouvement, de la forme du moi et
de celle de l’objet total ? »1. N’est-ce pas aussi dire que s’il est une chose qui,
une fois opérée l’introduction du moi, restera à jamais soustraite au jugement
et à l’épreuve de réalité, c’est, en quelque sorte, le propre rapport du moi aux
perceptions et aux images motrices qui l’ont fondé ? Le moi est un objet, et en
ce sens, les expériences perceptives et motrices qui ont entraîné sa précipita-
tion sont des reliquats échappant au jugement. Le noyau du moi est actuel.
C’est pourquoi, il y aura toujours une certaine part du traitement que le moi
fait subir aux perceptions, aux représentations et aux souvenirs moteurs qui
restera soustraite au jugement secondaire. L’apparition du moi n’aura pas
comme seule conséquence de permettre le processus de jugement secondaire,
c’est-à-dire de surinvestir la perception de façon à y retrouver un objet désiré.
Elle a aussi comme effet que ce moi, identifié à une forme – celle de l’autre
semblable –, reprendra libidinalement à son compte la perception. C’est-à-dire
qu’il se pose lui-même, par identification, comme cette forme toujours actuelle
à qui des événements peuvent advenir. Tel est, en effet selon nous, le résultat
ultime de ce qui est décrit sous la rubrique « jugement primaire ».

S’il en est ainsi, on comprend mieux pourquoi la question moi/non-moi et
la question de la réalité n’ont pas à être posées dès lors que l’on accepte véri-
tablement de jouer. Renonçant à une forme de croyance – celle, liée au juge-
ment secondaire, qui commande de retrouver des signes de réalité – le jeu en
ré-institue une autre, tout aussi fondamentale, dans le tout ou rien de
l’actualité, selon laquelle c’est au moi que les perceptions et les actions doivent
être rapportées. Grâce à la suspension du jugement, partie mobile du moi et
partie mobile de l’objet paraissent pouvoir temporairement se dissoudre dans
le jeu. Il y a relâchement des frontières identitaires. Le moi s’élargit. Il peut

36 Marie Leclaire et Dominique Scarfone

1. J. Laplanche, Vie et mort en psychanalyse, op. cit., p. 102. Entre crochets : ajouté par nous.



admettre en son réseau des représentations d’objets et d’action qui n’en font
habituellement pas partie. Il peut admettre du non-moi sans que cela ait de
conséquences sur son autobiographie. Mais le jeu n’est pas sans affecter le
moi pour autant. Car du point de vue du désir, le jeu fait certainement événe-
ment. Et s’il sera clivé de la mémoire égocentrée, il n’en reste pas moins
capable d’enrichir provisoirement le moi par l’identification. La partie fixe du
moi, comme celle de l’objet d’ailleurs, n’y perd aucunement son investisse-
ment. Bien au contraire, c’est à cette partie fixe du moi, à cette forme toujours
actuelle que les événements peuvent atteindre, que le jeu s’adresse au fond.

Pourquoi donc un jeu, après tout, n’est-il qu’un jeu ? Nous répondrons,
avec un clin d’œil à Rimbaud, que c’est parce que : « Je(u) est un autre. »

Marie Leclaire
Centre de santé mentale

communautaire
190, boul. René-Lévesque

Montréal, Canada
H2X 1N4

Dominique Scarfone
2983, avenue de Soissons

Montréal (Québec)
Canada

H3S 1W1

Épreuve de réalité et jeu 37


