
LES TROIS ESSAIS ET LA SIGNIFICATION DE L’INFANTILE EN 
PSYCHANALYSE1

Dominique Scarfone

En quoi les Trois essais sur la théorie sexuelle sont-ils encore pertinents en 
psychanalyse aujourd’hui? La réponse que j’essaierai d’étayer dans ce qui suit 
est qu’ils ont introduit une manière de voir vraiment nouvelle au sujet de la 
sexualité humaine; une conception dont on a généralement tendance à occulter la 
nouveauté et au sujet de laquelle il nous faut constamment reprendre le travail 
d’ouverture inauguré par Freud. Travail d’ouverture qui n’est autre qu’un travail 
d’analyse, puisque Freud n’a en fin de compte rien fait d’autre qu’appliquer à la 
sexualité la méthode qu’il venait d’inventer à propos du rêve. Il n’a, en définitive, 
rien fait d’autre que décomposer la sexualité humaine en ses formes plus 
élémentaires. Cette réduction méthodologique ne le conduisit cependant pas à 
réduire la sexualité elle-même à quelque chose d’autre, bien au contraire, elle 
servit à élargir le domaine de la sexualité — une extension tout à fait spécifique à 
la psychanalyse.

Freud avait plusieurs raisons de procéder à cette analyse de la sexualité, la 
première étant son abandon, huit années auparavant, de la théorie de la 
séduction qui lui avait servi de modèle étiologique de l’hystérie. Un second motif 
fut la fin de son amitié avec Wilhelm Fliess. La publication en 1900 de 
L’interprétation du rêve aurait dû, selon ce que nous apprend la correspondance de 
Freud à Fliess, être suivie de la parution de sa contrepartie biologique, écrite de 
la main de l’ami berlinois. Au lieu de quoi, l’amitié entre les deux hommes s’étiola 
pour finalement se clore en 1904. Les Trois essais parurent un an après cette 
rupture dramatique et peuvent être vus comme l’effort par Freud de produire le 
complément attendu à L’interprétation du rêve. D’une certaine façon les Trois essais 
semblent à la recherche de la source de motivation biologique, corporelle 
derrière les mécanismes psychologiques identifiés lors de l’étude du rêve et des 
névroses, maintenant qu’il avait répudié, du moins en apparence, le moteur 

 Version française, légèrement remaniée, d’un article paru en anglais sous le titre « The Three Essays and the 1

meaning of the infantile sexual in psychoanalysis », The Psychoanalytic Quarterly, 2014, Vol. LXXXIII, Number 2, 
p. 327-344.



qu’était la séduction. Celle-ci avait été gardée comme dans les limbes, aucune 
autre théorie n’étant venue y suppléer, alors même que le fantasme est censé 
avoir pris la place des faits de séduction. En fait, même si le fantasme est en effet 
devenu une pièce majeure, il restait encore à lui trouver un primum movens.

Les Trois essais se présentent donc à la fois comme la marque officielle de 
l’abandon de la théorie de la séduction de 1896 et comme la nouvelle théorisation 
de ce qui met l’appareil psychique en mouvement. Ce moteur reçoit ici le nom de 
libido dont Freud dit qu’elle est à la sexualité ce que la faim est à la pulsion de 
nutrition. Avec ce concept arrive aussi la notion que la sexualité infantile n’est 
plus quelque chose d’étranger introduit de force, par la séduction perverse de la 
part de l’adulte (ou d’un autre enfant lui-même victime d’un adulte). Elle surgit 
désormais de l’intérieur, tout au plus éveillée par une séductrice involontaire: la 
mère qui excite le corps de son enfant lorsqu’elle lui dispense les soins les plus 
ordinaires. Non que la séduction perverse soit disparue, mais elle n’est plus pour 
Freud qu’une péripétie psycho-pathologique et non la source originaire de la 
sexualité infantile.

Il faut cependant noter que les Trois essais sont plus et autre chose qu’un 
simple substitut à la théorie de la séduction. Puisque celle-ci persiste dans un 
nouveau cadre théorique et que des actes de séduction perverse sont toujours 
reconnus par Freud dans leurs conséquences pathogènes, ce qui est vraiment 
nouveau dans le livre de 1905 c’est que Freud tourne son attention vers les 
perversions elles-mêmes. Il n’en propose pas une étude détaillée, mais les isole, 
pour ainsi dire, en déconstruisant la sexualité en ses composantes discrètes et 
inconscientes. La névrose devient ainsi le négatif de la perversion. Les Trois essais 
ne sont ni un traité de sexologie, ni une étude psycho-pathologique des 
perversions, mais le résultat d’une recherche strictement psychanalytique comme 
Freud s’en explique lui-même dans une préface :

« Les Trois essais sur la théorie sexuelle ne peuvent rien contenir d’autre 
que ce que la psychanalyse oblige à admettre ou permet de confirmer. 
Aussi est-il exclu qu’ils se laissent jamais élargir en une “théorie sexuelle”, 
et compréhensible qu’ils ne prennent aucunement position sur nombre de 
problèmes importants de la vie sexuelle. » ( O.c. p. 63-64.)

On peut dire que la psychanalyse de la sexualité permet à Freud d’extraire 
l’élément sexuel général, incarné dans les pulsions et jouant un rôle central dans 
la psyché. Mais cela est encore insuffisant. En effet, le sexuel en général est 
décomposé par Freud en ses composantes prégénitales qui, lorsqu’elles 

�2



s’attardent, contribuent à former les perversions. Mais la psychanalyse découvre 
aussi que la persistance des motions prégénitales se vérifie en fait dans la 
sexualité adulte ordinaire et que la névrose est affaire de refoulement des 
facteurs prégénitaux « pervers ». Ainsi, non seulement le sexuel est central, mais 
il a une composante perverse qui lui est inhérente.

Freud commence ses Trois essais par l’étude des « aberrations sexuelles », 
c'est-à-dire par les pratiques considérées comme des déviations par rapport à 
une norme qui serait idéalement incarnée dans l’union génitale hétérosexuelle. 
Sous cette apparente normativité se profile pourtant une approche tout à fait 
originale: au lieu de séparer nettement les dites aberrations de la sexualité 
normale, Freud décrit plutôt une continuité entre elles que ce soit à propos de 
l’homosexualité (qualifiée par lui non de perversion, mais d’inversion) ou à propos 
des perversions. À l’encontre des tenants de la théorie de la dégénérescence, 
Freud montre que toutes les tendances se trouvent en fait représentées, ne serait-
ce qu’à l’état embryonnaire, dans la sexualité normale. Comme il le fait partout 
ailleurs dans son œuvre, Freud se sert des formes pathologiques ou aberrantes 
comme autant de verres grossissants pour l’étude des processus psychiques 
ordinaires.

La conséquence est plus importante qu’il n’y paraît à première vue. En effet si 
les formes perverses se retrouvent à la source non seulement des névroses, mais 
de la sexualité en général, alors la norme par rapport à laquelle les aberrations 
sont censées dévier disparaît du paysage. Or, cela est beaucoup plus scandaleux 
— aujourd’hui pas moins qu’hier — que la notion de sexualité infantile, par 
exemple. En fait, lorsque Freud fait de la sexualité infantile le thème de son 
deuxième chapitre des Trois essais, ce n’est pas pour simplement affirmer 
l’existence d’une sexualité chez les enfants, ni même pour réaffirmer le rôle 
central du « facteur sexuel » dans la causation des névroses. Plus important et 
plus scandaleux est le fait que Freud étend la notion de sexualité en considérant 
sexuelles des activités chez les enfants (l’activité orale, par exemple) dans 
lesquelles on avait tendance à ne rien voir de tel. Cette extension lui permettait 
aussi de faire le lien entre le sexuel infantile et les perversions adultes.

Il ya plus. En niant que les « invertis » ou les « pervers » soient des dégénérés, 
en affirmant au contraire qu’on trouve des aberrations sexuelles même chez les 
plus grandes figures de notre civilisation, les Trois essais laissent entrevoir la 
présence généralisée du facteur infantile et potentiellement pervers dans les 
activités humaines de toute nature. Le sexuel infantile n’est pas seulement source 

�3



de pathologie, il est aussi un facteur contributif, voire décisif, des acquis les plus 
élevés de la culture, obtenus à travers ce qui sera plus tard appelé sublimation. 
Freud se trouve ainsi à bouleverser le paysage moral et intellectuel de l’époque.

Perversion ou polymorphisme ?

L’évanouissement de la norme est implicite dans le fait que Freud signale 
combien la sexualité adulte repose en fait sur une armature d’excitations 
prégénitales où entrent en jeu, ne serait-ce que minimalement, des composantes 
orales, anales, voyeuristes, exhibitionnistes, fétichistes et sadomasochistes dans 
les plaisirs préliminaires des partenaires sexuels les plus ordinaires. L’enfant lui-
même est dit « pervers polymorphe », un qualificatif qui inspire encore des nos 
jours des réactions indignées chez ceux qui ne comprennent pas que le mot-clé 
dans cette expression est « polymorphe » et non « pervers ». En effet, le 
polymorphisme de l’enfant le place tout à fait à l’opposé de la perversion avérée, 
puisque la « vraie » perversion, loin d’être polymorphe, repose au contraire sur 
une fixation rigide à un scénario prégénital répétitif.

On peut même avancer que « polymorphisme » est le mot-clé des Trois essais 
dans leur ensemble. Citons, par exemple, ce passage assez étonnant:

« Nous sommes maintenant en mesure de décider que quelque chose d’inné 
se trouve effectivement à la base des perversions, mais quelque chose qui 
est inné à tous les êtres humains, qui, en tant que prédisposition, peut osciller 
dans son intensité et qui attend que les influences de la vie le fassent 
ressortir. » (Op. Cit. P. 105, italiques dans l’original.)

En d’autres mots, les humains sont prédisposés biologiquement mais 
répondent néanmoins à des facteurs dans leur environnement qui modulent 
l’expérience vécue. Voilà, en passant, un exemple de série complémentaire dont 
Freud fait un usage constant, bien que pas toujours de façon explicite, dans ses 
conceptions étiologiques, évitant ainsi la logique du ou bien/ou bien dans la mise 
à contribution des facteurs endogènes et exogènes. Dans les Trois essais, Freud 
invoque clairement la relation complémentaire de la disposition innée avec 
l’intervention de l’autre. Une lecture attentive révèle ainsi que sur la question de 
l’enfant pervers polymorphe la position de Freud est loin d’être aussi simpliste 
qu’on a été porté à le croire :

�4



 « Il est instructif de constater que l’enfant, sous l’influence de la séduction, 
peut devenir pervers polymorphe, pouvant être dévoyé vers tous les 
outrepassements possibles. Cela montre que, dans sa prédisposition, il en 
apporte avec lui l’habitude […] » (Op. Cit., p. 127, italiques ajoutés.)

L’ajout des italiques sert à signaler que la théorie de la séduction était encore 
présente dans la pensée de Freud, mais aussi qu’elle s’insérait dans une 
dynamique plus complexe que nous pourrions résumer ainsi: « Les êtres 
humains sont biologiquement prédisposés à être influencés par des facteurs 
culturels! » Cette idée aurait été considérée contradictoire il y a quelques 
décennies à peine, c'est-à-dire au temps où l’on avait une conception rigide de la 
prédisposition génétique et où on taxait allègrement Freud de « lamarckisme » 
quand il affirmait que quelque chose de l’expérience vécue peut se transmettre à 
la génération suivante. Aujourd’hui, la pensée de Freud semble converger au 
contraire avec les conceptions biologiques les plus modernes, comme 
l’épigénétique. (Voir, par exemple, Jablonka & Lamb, 2005.)

Ce dont les vues les plus modernes ne peuvent pas rendre compte, toutefois, 
c’est de comment la séduction peut rendre l’enfant pervers polymorphe, et de 
pourquoi l’élément intrinsèquement pervers peut plus tard entraîner des 
formations psycho-pathologiques. Une réponse à cette question a déjà été offerte 
par Ferenczi lorsqu’il a proposé que, dans la séduction perverse, l’enfant et 
l’adulte ne parlaient pas le même langage (Ferenczi, 1932). Mais dans cet article 
d’une grande portée clinique et théorique, Ferenczi ne semble pas se poser la 
question de ce qui dans l’adulte parle « la langue de la passion » vis à vis de 
l’enfant qui, lui, parle la « langue de la tendresse ». Ferenczi se contente 
d’invoquer, chez l’adulte, la psychopathologie ou l’intoxication, sans poser en 
termes psychanalytiques ce qui œuvre dans la psyché de ce même adulte pour en 
faire un séducteur pervers.

Si nous reprenons la réflexion là où Ferenczi l’a laissée, nous sommes 
ramenés à l’idée d’une certaine distorsion devant s’être produite dans l’enfance 
de l’adulte séducteur, et pour cela nous ne pouvons qu’invoquer la prédominance 
des composantes pré-génitales ayant échappé au refoulement ou à la 
sublimation, faute de quoi il ne nous resterait que le constat d’une 
psychopathologie inexpliquée, ou d’une « intoxication », mais sans expliquer 
pourquoi la substance toxique aurait conduit à la prédation sexuelle. Par 
ailleurs, faute d’invoquer la pulsion prégénitale et le manque de refoulement ou 
de répression, nous serions ramenés à la notion pré-freudienne de 

�5



dégénérescence. S’impose donc l’idée que la seule position psychanalytique 
possible consiste à prendre acte de la théorie freudienne exposée dans les Trois 
essais et résumée ci-dessus et à considérer que, de manière générale, c’est le 
facteur sexuel infantile dans l’adulte qui le conduit à perpétrer une séduction 
abusive sur l’enfant. Bien entendu, chaque cas devrait être étudié en détail pour 
comprendre en quoi ce facteur infantile a échappé au destin ordinaire de son 
intégration, pour une part, dans une sexualité adulte en tant que « plaisir 
préliminaire » et, d’autre part, à sa sublimation.

Quels que soient les facteurs propres à une histoire de cas donnée, il est 
légitime de poser que le sexuel infantile opère dans ce que j’ai pu appeler un 
chiasme ferenczien (Scarfone, 2000): l’enfant est traumatisé de par l’effet de 
l’infantile dans l’adulte. Cet infantile se révèle donc comme la part du sexuel qui 
se transmet entre des individus de deux générations différentes sans jamais 
parvenir à une quelconque maturation. (Ibid.) Cette « transcendance » de 
l’infantile suppose une façon de considérer le sexuel qui est très spécifiquement 
psychanalytique, comme je vais tenter de l’expliquer.

Qu’est-ce qui est infantile dans la sexualité infantile?

Dans le second chapitre des Trois essais Freud voit chez les personnes qui se 
prostituent la même « prédisposition polymorphe, donc infantile » (Freud, 1905, 
p. 127, italiques ajoutés). Notons l’équivalence entre polymorphe et infantile, ce 
qui nous induit à examiner d’un peu plus près le sens du terme « infantile » en 
psychanalyse. En fait, affirmer l’existence d’une sexualité infantile n’était pas 
tout à fait une révélation dans la Vienne de Freud si cela voulait simplement dire 
que chez les enfants également on retrouve des activités de nature sexuelle. Les 
parents et éducateurs étaient bien au fait de la chose, à en juger par toutes les 
préceptes médicales ou morales contre la masturbation enfantine par exemple. 
Ce qui allait plus à contre-courant était d’avancer la notion d’une sexualité 
« infantile » qui ne désigne pas l’âge du sujet, mais la sorte de sexualité.

Une note méthodologique est nécessaire ici pour souligner que comme dans 
tous les autres domaines, les concepts psychanalytiques ne découlent pas 
directement de l’observation empirique. Ils ont, bien entendu, leur racine dans les 
faits observés, mais sont construits de manière à tenir compte du caractère 
spécifique de la discipline concernée. Dans le cas de la psychanalyse, les 
concepts dérivés de l’expérience analytique doivent nécessairement tenir compte 

�6



de la « force d’attraction » exercée par la chose inconsciente (Pontalis,1990). Il 
en va ainsi, par exemple, du concept de libido introduit dans le premier des Trois 
essais, où Freud en fait d’abord l’équivalent, dans le domaine sexuel, de la faim 
dans le domaine de la nutrition. En fait, on voit rapidement ce parallèle 
s’estomper lorsqu’il appert que la faim est un processus auto-régulé dès lors que 
le sujet s’alimente (processus homéostatique), mais que la libido agit de manière 
très différente, au point que faim et libido finissent par avoir très peu de points 
communs. Alors que la faim pousse à la recherche de la nourriture apaisante, la 
libido ne connaît pas cette sorte d’apaisement: comme peut le constater toute 
mère qui allaite, il y a plutôt une tendance à rechercher toujours plus l’excitation. 
Freud a même posé, dans un texte de 1912, qu’il semble y avoir dans la pulsion 
sexuelle elle-même quelque chose de défavorable à la satisfaction complète 
(Freud, 1912, p. 139).

La même logique s’applique au concept d’objet. Alors que dans le domaine de 
l’auto-conservation, l’objet se conçoit naturellement comme ce qui apporte la 
satisfaction spécifique du besoin (la nourriture dans le cas de la faim), dans le 
domaine sexuel l’objet dérive de plus en plus loin d’un rapport spécifique: tout, à 
la limite, peut être objet sexuel: une autre personne, le corps propre, une partie 
du corps, un fétiche, un objet fantasmé etc. (Voir Laplanche, 1970).

Si nous nous tournons maintenant vers le concept d’infantile, nous pouvons le 
voir dériver de semblable façon. Commençons par analyser le mot lui-même d’un 
point de vue étymologique. Nous sommes frappés que le mot, évidemment 
dérivé du latin infans (« celui qui ne parle pas encore »), a quelque chose en 
commun avec un sujet qui a passablement occupé Freud dans sa période pré-
psychanalytique: les aphasies (Freud, 1891, O.C. I, p. 177-283). Il se trouve en 
effet que l’in-fantia latine est l’équivalent exact de l’a-phasia grecque. Mais il y a 
plus dans cela qu’une simple coïncidence linguistique. 

Mise à part l’ironie de voir Freud quitter les aphasies neurologiques pour se 
tourner vers leur version psychologique, il y a dans cet aspect linguistique de 
quoi nous faire définir l’infantile de manière plus précisément psychanalytique. 
L’étymologie attire notre attention sur le fait que le sexuel infantile est justement 
a-phasique dans le sens où il concerne un mouvement pulsionnel qui échappe au 
langage, qui ne peut être mis en mots et qui, pour cette raison, ne peut être 
intégré dans la partie consciente ou pré-consciente du sujet. Pour cette même 
raison, il échappe aussi à la maîtrise. L’infantile n’est donc pas un thème parmi 
d’autres; il fait partie de la fibre même de l’inconscient dans le sens où ce dernier 

�7



est précisément ce qui n’a pu se transcrire dans la structure langagière, comme le 
suggère d’ailleurs implicitement Freud dans sa fameuse lettre à W. Fliess du 6 
décembre 1896 (anciennement connue sous le sigle « lettre 52 »).

Comme on sait, la psychanalyse est une « talking cure » à plus d’un titre. Non 
seulement elle se pratique par un échange verbal, mais les mots sont aussi ce qui, 
s’ajoutant à du matériel inconscient, donnent à ce dernier les qualités nécessaires 
pour le rendre utilisable consciemment. Dans cette optique, l’infantile peut aussi 
servir à désigner l’inconscient en tant que système, c'est-à-dire ce qui ne peut 
devenir conscient tant qu’on n’a pas trouvé « les mots pour le dire », comme le 
propose le titre du récit de Marie Cardinal. 

On pourrait objecter ici que, à suivre cette idée, tout ce qui n’a pas encore été 
mis en mots devrait être considéré infantile; à l’inverse, selon la logique employée 
jusqu’ici, tout ce qui est infantile devrait aussi être inconscient. Évidemment, ce 
n’est pas ce que nous proposons, aussi devrons-nous maintenant indiquer en 
quoi le sexuel infantile est intrinsèquement aphasique, et donc en quoi il est 
spécifiquement un sexuel inconscient. Ce qui nous fera voir une dérive 
supplémentaire du terme.

Commençons par rappeler que le terme « infantile » peut être utilisé pour 
désigner banalement ce qui appartient à l’enfance, une étape dans le processus 
de croissance et de maturation de l’organisme et même de la sexualité, la puberté 
marquant en cela une grande progression de l’état infantile à l’état adulte. C’est 
d’ailleurs ce qui occupera Freud dans le troisième des Trois essais. Mais comme l’ 
attestent tant l’observation de la sexualité adulte que notre expérience analytique 
de la persistance d’un sexuel infantile dans l’adulte, nous sommes conduits à 
distinguer entre une sexualité infantile engagée dans un processus de maturation 
— où les intérêts sexuels de l’enfant évoluent vers ceux de l’adulte — et un sexuel 
infantile qui n’évolue pas, qui persiste comme noyau inconscient de la sexualité 
adulte elle-même (c’est, si l’on veut, le sexuel « transcendant » dont je parlais 
plus haut). 

Jean Imbeault a pu identifier dans la pensée de Freud ces deux sortes 
d’infantile, qu’il a appelés « petit » et « grand » infantile respectivement 
(Imbeault, 2000). Alors que le « petit infantile » correspond à la sexualité 
infantile observable et qui évoluera vers une organisation adulte, le « grand 
infantile » résiste à toute maturation, il est « le contraire d’un être pour 
l’avenir » (p. 31), se constituant par conséquent comme noyau d’une éventuelle 
pathologie. Cette pathologie se conçoit dès lors comme une résistance opposée 

�8



au devenir, à la maturation, là où la maturité indiquerait la capacité de faire face 
à l’impact sexuel de l’autre.

Le « grand infantile » n’est pas directement observable; il doit être « extrait » 
par le travail d’analyse (Imbeault, p. 29), à partir d’un certain nombre 
d’impressions cliniques, comme Freud l’a extrait, par exemple, de la toux de 
Dora (Freud, 1905b). Ce grand infantile peut donc ne pas apparaître 
immédiatement comme sexuel, ni même comme infantile, si par ce dernier terme 
nous entendons « ce qui relève de l’enfance ». Le concept psychanalytique, 
partant de l’observation empirique de la sexualité des enfants, se construit donc 
par une suite de dérivations et transferts vers un tout autre domaine de 
significations. C’est en dérivant ainsi qu’il devient un concept fondamental de la 
psychanalyse dont nous devons maintenant légitimer le statut.

Le caractère toujours déjà dévié du sexuel en psychanalyse

À travers ce qui précède, nous sommes conduits à poser que la part de sexuel 
infantile qui n’est pas destinée à atteindre une maturité adulte est précisément le 
sexuel « pervers » dont la névrose, selon Freud, est le négatif. On peut aussi 
imaginer que c’est à ce sexuel que pensait Freud quand il posait que les 
symptômes sont l’activité sexuelle des névrosés. Car il ne nous vient pas 
facilement, sauf peut-être après une longue pratique analytique, de voir dans un 
symptôme une activité sexuelle. On imagine par ailleurs aisément combien une 
proposition de ce genre peut susciter de scepticisme chez des cliniciens qui 
constatent que leurs patients névrosés sont capables de relations sexuelles et 
atteignent facilement l’orgasme, semblant ainsi contredire totalement la thèse de 
Freud. Mais il n’y a aucune contradiction si nous distinguons nettement entre la 
sexualité en tant qu’ensemble de comportements et le sexuel infantile conçu comme 
la part de la pulsion sexuelle qui résiste à la maturation. Tenant à l’esprit cette 
différence, on conçoit sans peine que des patients névrosés soient capables d’un 
comportement sexuel ordinaire. Ce que l’expérience clinique montre, toutefois, 
c’est que la sexualité manifeste peut être elle-même perturbée à divers degrés par 
un conflit éveillé par l’irruption de la composante infantile refoulée faisant 
retour. Le prégénital n’est dans ce cas pas intégré en tant que plaisir préliminaire 
(Vorlust) mais peut perturber la fonction sexuelle de la même manière qu’il 
perturbe toute autre fonction. Autrement dit, il y a du sexuel infantile (le « grand 
infantile » selon l’expression d’Imbeault) dans la sexualité et ses troubles, mais 
pas plus et pas moins qu’il peut y en avoir dans l’alimentation et ses troubles.

�9



La non-intégration du sexuel infantile se comprend facilement à partir de la 
théorie de la séduction généralisée développée par Jean Laplanche. En effet, 
alors que Freud avait renoncé à sa première théorie de la séduction puis inséré la 
séduction involontaire, et à ce titre plutôt anecdotique, comme « révélateur » de 
la prédisposition polymorphe dans les Trois essais, Laplanche procède à un 
remaniement beaucoup plus radical. Il ne propose ni un retour à la première 
théorie de Freud , ni un simple recadrage de la séduction dans le cadre d’une 2

prédisposition innée. Il propose au contraire une version généralisée, universelle, 
de la séduction comme se produisant inévitablement au sein de la « situation 
anthropologique fondamentale » dans laquelle se retrouve tout nouveau-né, tout 
infans. Cette situation se caractérise par une dissymétrie radicale entre adulte et 
enfant alors même que Laplanche admet sans peine la réciprocité adulte-enfant 
dans pour ce qui est de la relation d’attachement. En effet, alors que la relation 
d’attachement appartient au domaine de l’éthologie, et vaut autant chez les 
humains que les mammifères en général, la situation anthropologique 
fondamentale révèle une particularité de l’espèce humaine qui est l’émission de 
messages d’attachement « compromis » ou, si l’on préfère, « contaminés » par le 
sexuel inconscient de l’adulte. Ces messages compromis ne rencontrant pas de 
répondant sexuel du côté de l’enfant, ils ne peuvent que donner lieu à un échec 
partiel de la traduction que celui-ci s’emploie nécessairement à faire. Cet échec 
constitue le refoulement originaire, la scission primordiale de l’appareil 
psychique en une part traduite, vouée à la différenciation et à la maturation, et 
une part non-traduisible qui reste refoulée comme source pulsionnelle, comme 
inconscient. On retrouve ainsi le modèle traductif du refoulement formulé par 
Freud dans la lettre à Fliess déjà citée. On retrouve aussi la scission entre 
« petit » et « grand » infantile dégagée par Imbeault.

Notons que dans la théorie de la séduction généralisée, la séduction est 
inévitable et que dans sa version normale elle n’éveille pas un sexuel qui serait 
déjà-là, mais implante le sexuel « dans le derme psycho-biologique » de l’infans. 
La théorie inclut aussi une version violente de la séduction, que Laplanche 
nomme intromission pour bien la distinguer de l’implantation. Laplanche se 
trouve ainsi à formuler une théorie qui finit par situer dans un cadre plus large 
les deux versions freudiennes de la séduction: la séduction perverse de la 
première théorie se retrouve dans l’intromission, la séduction involontaire ou 
« accidentelle » de la part d’une mère par ailleurs bien intentionnée n’étant 

 Théorie qui rappelons-le supposait une séduction perverse à la source des psychonévroses (hystérie 2

et névrose obsessionnelle).

�10



qu’une péripétie visible de la séduction originaire, généralisée, incontournable. 
Elle englobe aussi les vues de Ferenczi en ce que c’est une séduction qui résulte 
de la dissymétrie fondamentale entre l’adulte doté d’un sexuel inconscient, 
s’exprimant parfois dans la « langue de la passion », et un infans qui, à l’origine, 
ne « parle » que la langue « tendre » de l’attachement.

On conçoit dès lors aisément que, résultant d’un échec de traduction des 
messages énigmatiques, ou compromis par le sexuel refoulé de l’adulte, le refoulé 
originaire de l’infans correspond exactement au sexuel infantile qui vient 
s’implanter ainsi. Dans ce sens, on peut dire que le sexuel infantile est toujours-
déjà une déviation, qu’il n’y a pas de situation de pur attachement, la 
contamination étant toujours de la partie.

Le sexuel en psychanalyse

Alors que dans le premier des Trois essais Freud procède à un démantèlement 
de l’idée d’une normalité sexuelle qui serait exempte de composantes déviantes, 
le troisième essai semble, comme l’a souligné Laplanche, réintroduire une 
certaine normativité lorsqu’il traite des changements qu’apporte la puberté. On a 
l’impression que Freud conçoit alors une sorte de processus dominant qui doit, à 
terme, conduire à la primauté du génital. Mais on pourrait penser que ce retour 
apparent à la normativité est d’une certaine façon inévitable: la description 
théorique épouse la forme du développement de la chose elle-même. De même 
que le sexuel inconscient se trouve refoulé et l’ensemble stabilisé après la 
puberté, de même le texte de Freud, après la décomposition analytique de la 
sexualité se referme sous l’effet du travail unificateur d’Éros. C’est d’ailleurs le 
même phénomène d’ouverture/re-fermeture que celui qui se passe dans une 
séance d’analyse : il y a un moment pour dé-tisser et un moment où les processus 
synthétiques du moi reprennent le dessus. Quoi qu’il en soit, le fait est qu’en 
refermant les Trois essais, on se retrouve comme au sortir d’une séance d’analyse 
particulièrement féconde : même si on a recomposé ce que l’analyse avait 
déconstruit, il reste que la recomposition ne reproduit pas le statu quo ante. Un 
changement désormais irréversible s’est produit dans notre conception de la 
sexualité humaine. Une lecture intégrale et attentive entraîne une 
compréhension nouvelle à propos de ce que nous rencontrons dans notre 
pratique clinique.

�11



La lecture que j’ai brièvement proposé ici affirme que le sexuel infantile est 
un concept fondamental et spécifique de la psychanalyse. Notre discipline a 
souvent été accusée de pansexualisme, c'est-à-dire de tout expliquer par le 
facteur sexuel. Une critique venue non seulement de l’extérieur, d’ailleurs. Mais 
j’aimerais expliquer ici en quoi cette critique me semble se méprendre sur la 
nature du sexuel en psychanalyse.

En effet, la critique ne serait selon moi valable que s’il s’agissait de ramener, 
voire de réduire à du sexuel, tout ce qui est non-sexuel. Or il me semble que c’est 
exactement contre cela que cette lecture des Trois essais nous invite à nous 
dresser. Nous avons assisté, dans les deux premiers essais, à une extension et à 
une généralisation de la sexualité humaine, mais que résulte-t-il de cette 
extension? À mon avis, elle ne nous autorise nullement à affirmer bêtement que 
tout est mû par le sexuel (comme on dit, tout aussi sommairement, que c’est 
l’argent qui mène le monde). Le sexuel en psychanalyse n’est pas quelque chose 
qui entre en compétition avec d’autres éléments ou facteurs non-sexuels pour 
expliquer la conduite humaine. Il faut insister que si le sexuel est intimement 
intriqué avec tout ce qui est humain, c’est sans s’y substituer. Laplanche a fait 
remarquer que l’accusation de « pansexualisme » est valable et qu’on peut 
plaider coupable à la seule condition d’entendre par là non que tout est sexuel, 
mais qu’il y a du sexuel dans tout. Freud, en effet, n’a pas affirmé que tout est 
sexuel; il s’est contenté, dans ces Trois essais, de constater que le sexuel est à 
entendre dans un sens beaucoup plus large, et Laplanche permet de constater 
que Freud a parfaitement raison de poser le sexuel come inséparable du refoulé.

Mais ces vues entraînent au moins une autre conséquence: c’est que dans la 
pratique analytique, il ne s’agit pas tant de chercher une signification sexuelle à 
toutes les productions psychiques des analysants que de comprendre comment le 
sujet s’arrange avec le sexuel infantile. S’il est juste de dire non que tout ce qui 
est humain est sexuel mais que tout est porteur d’un facteur, d’un pli, d’un revers 
sexuel, alors la particularité de la psychanalyse est de fournir un cadre au sein 
duquel ce facteur sexuel est dégagé de sa gangue d’auto-conservation afin de le 
faire travailler au service de la déconstruction. Nous ne travaillons donc pas tant 
en vue de découvrir des significations sexuelles — même si cela se produit à 
l’occasion — qu’à mettre en évidence par quelle équation personnelle l’analysant 
a cherché à résoudre le problème que lui a posé l’impact sexuel de l’autre. 
Imbeault décrit ainsi le problème de Dora comme ayant consisté à avoir opéré 
« un virage psychique devant l'exigence inhérente à l'amour sexuel adulte, une 

�12



volte-face qui réorientait la vie sexuelle dans l'infantile, ce qui est une autre 
façon, indique Freud, de comprendre le refoulement » (Imbeault, o.c. p. 30) 

Si nous restons encore un moment avec Imbeault sur l’exemple de Dora, ce 
fut sans doute un grand progrès pour la connaissance de la névrose lorsque 
Freud a réussi à comprendre le sens inconscient de la toux de Dora, ou de son 
insertion rythmique du doigt dans sa petite bourse. Cela a permis en effet de 
vérifier le rôle central du sexuel dans la névrose et donc dans l’inconscient. Mais 
on peut dire que ce n’était là qu’une étape préliminaire. Le problème crucial dans 
cette analyse, que Freud n’a pas saisi sur le coup, était la position et l’attitude 
qu’avait adoptées Dora en réponse aux questions sexuelles auxquelles elle avait 
été confrontée dans son enfance comme dans son adolescence — position et 
attitude que Dora a reproduites dans le transfert mais dont Freud ne s’est aperçu 
que trop tard.

Nous en sommes toujours là aujourd’hui: nous avons hérité de Freud la 
connaissance de la significativité du transfert et n’avons plus autant besoin (du 
moins, pas toujours) d’être convaincus du sens sexuel des symptômes, de la 
signification sexuelle des rêves ou des lapsus. Notre tâche est désormais de nous 
appuyer sur ce savoir afin d’aider nos patients à s’apercevoir des réponses qu’ils 
ont tenté d’apporter à l’énigme sexuelle de l’autre et à comprendre comment ces 
réponses les ont conduits à des impasses qu’il leur revient de lever avec l’aide du 
travail analytique. En décomposant ces équations personnelles, le travail 
d’analyse permet d’éventuelles recompositions, reconfigurations, tout 
particulièrement à travers l’expérience vécue du transfert.

Beaucoup d’encre ou de salive sont dépensées à discuter si ceci ou cela a, ou 
non, une signification sexuelle, et c’est maintenant devenu un dogme que les 
« nouvelles pathologies » auraient peu à voir avec les complexes sexuels 
identifiés par Freud. Au vu de ce que j’ai présenté ci-dessus, il me semble que ces 
débats sont vains parce que les questions sont mal posées. Découvrir que tel ou 
tel symptôme a une signification sexuelle ne produit pas d’effet notable dans le 
progrès de l’analyse. Cependant, c’est bien contre l’impact du sexuel que le 
patient met des efforts à se défendre. Le malaise dans lequel il est plongé résulte 
de ses efforts pour se débrouiller avec cet impact, qui peut être à des degrés 
divers violent et même destructeur. Il n’y a donc, dans ce sens, aucune raison de 
chercher à distinguer des pathologies liées à des problématiques sexuelles et 
d’autres qui ne le seraient pas. Le « sens sexuel » que l’on peut pressentir ou 

�13



découvrir dans les productions psychiques du patient ne sont pas des dimensions 
banalement sexuelles, mais résultent du travail, de la poussée du sexuel infantile 
et de la « réponse » élaborée par le sujet au cours de toute une vie sous forme des 
diverses « théories » que, dès l’enfance, le sujet s’est mis à construire pour tout 
simplement donner du sens à l’étranger au dehors et à l’étranger du dedans.

RÉFÉRENCES 

Ferenczi, S. (1932). Confusion de langues entre les adultes et l’enfant. Œuvres, vol. IV.
Freud, S. (1895). Projet d’une psychologie, in Lettres de S. Freud à W. Fliess, Paris, PUF, 

2006.
—(1900). L’interprétation du rêve, Œuvres complètes, vol. IV.
—(1905a). Trois essais sur la théorie sexuelle, O.C. vol. VI.
—(1905b). Fragments d’une analyse d’hystérie (Dora). O.C. vol. VI.
—(1912). Du rabaissement le plus général de la vie amoureuse. O.C. vol. XI. 
Imbeault, J. (2000). Petit et grand infantile. In Le fait de l’analyse, 8:23-43.
Jablonka, E. & Lamb, M. J.(2005). Evolution in Four Dimensions. Cambridge, MA: 

MIT Press.
Laplanche, J. (1970a). Viet et mort en psychanalyse. Paris: Flammarion, 1992. 
—(1970b). Dérivation des entités psychanalytiques. In Le primat de l’autre en 

psychanalyse, Paris, Flammarion, 1997.
—(1987) Nouveaux fondements pour la psychanalyse, Paris, PUF.
—(2003). Le genre, le sexe et le sexual, in Sexual. La sexualité élargie au sens freudien, 

Paris, PUF, 2007.
Laplanche, J. & Pontalis, J.-B. (1967a). Vocabulaire de la psychanalyse. Paris: 

Presses Universitaires de France.
Pontalis, J.-B. (1990). La force d’attraction: Paris: Le Seuil, Librairie du XXe Siècle. 
Scarfone, D. (2000). Sexuel et actuel. In D. Widlöcher et coll., Sexualité infantile et 

attachement, Paris, PUF.
—(2013). A brief introduction to the work of Jean Laplanche. Int. J. Psycho-anal., 

94:545-566. 

�14


